
As  mudanças  no
conceito de cultura
operados  pela
Unesco
Existe um certo consenso nas
pesquisas sobre a história da
Unesco (STENOU, 2004; PITOMBO,
2009  e  outros)  em  razão  do
papel  que  essa  instituição
desempenhou na metamorfose do
conceito  cultura  desde  a
década  de  1960.  Até  então  a
concepção  que  predominava
seguia  as  referências
restritas ao campo artístico e
literário,  dentro  ainda  da
concepção  iluminista

https://marxismodebateecritica.org/a-formulacao-inicial-do-conceito-de-cultura-na-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/a-formulacao-inicial-do-conceito-de-cultura-na-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/a-formulacao-inicial-do-conceito-de-cultura-na-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/a-formulacao-inicial-do-conceito-de-cultura-na-unesco/


clássica[1]. Mas esses estudos
não  articularam  adequadamente
as  mediações  históricas  e
conjunturais  políticas
internacionais que marcaram a
textura  conceitual.  Neste
sentido perderam de vista que
os  sujeitos  políticos
presentes  nas  conferências  e
encontros da Unesco ao longo
das décadas expressaram visões
de  mundo  e  ideologias,  a
partir  de  referências  que
expressavam  a  perspectiva
imperialista sobre os povos.

Desde  sua  fundação,  a
Organização tratou a Educação
como  principal  bandeira.  A
Educação como direito deveria



ser gratuita em sua “instrução
elementar e fundamental”,  com
o  objetivo  do  “pleno
desenvolvimento  da
personalidade  humana  e  o
fortalecimento do respeito aos
direitos  do  homem  e  às
liberdades fundamentais”, além
de favorecer a compreensão, a
tolerância e a amizade entre
as nações e os grupos étnicos
e  religiosos.  Como  principal
objetivo apresentava a redução
do analfabetismo no mundo. Em
1948, a UNESCO recomendou que
os  Estados-Membros  deveriam
tornar  o  ensino  primário
obrigatório e universal[2]. A
educação como ação de cultivar

http://pt.wikipedia.org/wiki/Analfabetismo


valores  considerados
fundamentais para o cidadão.

Outra  formulação  da
Instituição  foi  a  defesa  do
“livre fluxo de informações”,
com a circulação de ideias por
meios audiovisuais, fomento à
“liberdade de imprensa” e “a
independência, o pluralismo e
a  diversidade  dos  meios  de
informação,  através  do
Programa Internacional para a
Promoção  da  Comunicação”.  As
ações  concentraram-se  na
reconstrução  e  na
identificação das necessidades
de  meios  de  comunicação  ao
redor  do  mundo.  Em  resposta
aos  apelos  para  uma



“informação  do  Novo  Mundo  e
pela Ordem no Comunicação” no
final  de  1970,  ela  criou  a
Comissão Internacional para o
Estudo  dos  Problemas  da
Comunicação,  que  produziu  o
Relatório MacBride de 1980 (o
presidente da Comissão foi o
Prêmio  Nobel  da  Paz  Seán
MacBride)[3].  O  “livre  fluxo
de  informações”  guardaria
também o papel de transmissão
de  valores  que  fomentem  os
valores nos indivíduos.

A  definição  de  direitos  de
minorias étnicas, religiosas e
lingüísticas,  proclamada  no
Pacto  internacional  dos
direitos  civis  e  políticos

http://pt.wikipedia.org/wiki/Se%C3%A1n_MacBride
http://pt.wikipedia.org/wiki/Se%C3%A1n_MacBride


(1966), fundamenta o direito à
existência da  vida cultural,
como  praticar  a  própria
religião  e  usar  a  própria
língua.  Também  proclama  “a
liberdade de procurar, receber
e  difundir  informações  e
ideias  de  qualquer  natureza,
independentemente  de
considerações  de  fronteiras,
verbalmente ou por escrito, em
forma  impressa  ou  artística,
ou qualquer outro meio de sua
escolha”,  excetuando-se  as
manifestações  que  contrariem
os princípios fundamentais dos
direitos  humanos,  como
propaganda a favor da guerra e
a apologia ao ódio nacional,



racial ou religioso (artigo 19
e  20).  Por  sua  vez,  a
Declaração  de  princípios  da
cooperação  cultural
internacional  (1966)  definia
“a  cooperação  cultural”  como
“um  direito  e  um  dever  de
todos os povos e de todas as
nações, que devem compartilhar
o  seu  saber  e  os  seus
conhecimentos”  (art.  5).  O
intercâmbio  cultural,  nesse
ângulo, tornar-se-ia essencial
à  “pessoa”  para  a  atividade
criadora, a busca da verdade e
o  seu  desenvolvimento.  As
diversas culturas teriam “uma
dignidade e um valor que devem
ser respeitados” e por meio do



intercâmbio que se constitui o
patrimônio da humanidade.

Outra área de preocupações da
Organização, desde a década de
1960, referiu-se à atuação no
sentido  de  salvaguardar  o
patrimônio cultural mediante o
estímulo  à  criação,
criatividade  e   preservação
das  entidades  culturais  e
tradições  orais.  Programas
como  o  de  proteção  dos
patrimônios  culturais  e
naturais  além  do
desenvolvimento  dos  meios  de
comunicação. A UNESCO criou o
World  Heritage  Center  para
coordenar  a  preservação  e  a
restauração  dos  patrimônios



históricos da humanidade, com
atuação em 112 países.

O  trabalho  da  Organização
sobre  o  patrimônio  levou  à
adoção, em 1972, da Convenção
sobre a Proteção do Patrimônio
Mundial Cultural e Natural. O
Comitê  do  Patrimônio  Mundial
foi  criado  em  1976  e  os
primeiros sítios inscritos na
Lista do Patrimônio Mundial em
1978.  Da  década  de  1970,  a
Convenção sobre a proteção do
patrimônio mundial, cultural e
natural  (1972)  e  a
Recomendação  sobre  a
participação dos povos na vida
cultural (1976) cabem rápidas
considerações.



Desde  então,  diversos
instrumentos jurídicos sobre o
patrimônio  cultural  e
diversidade foram adotados por
Estados Membros da UNESCO.

Como  observamos  nas
formulações  presentes  nesses
documentos  originados  na
década  de  1960  e  1970,  a
Cultura  apresenta-se  restrita
a  produção  “espiritual”,  no
sentido  simbólico,  que
permitisse constituir um campo
de significados e valores.

A  ampliação  conceitual  de
Cultura

Na  década  de  1980,  a  UNESCO



estabelece a Década Mundial do
Desenvolvimento  Cultural,
período  no  qual  ocorre  uma
ampliação  no  entendimento  de
cultura.  A  Declaração  do
México  sobre  as  políticas
culturais (1982), resultado da
Conferência  Mundial  sobre
Políticas  Culturais,  postulou
a  ampla  participação  dos
indivíduos e da sociedade nas
decisões  sobre  a  vida
cultural.  Recomenda
“multiplicar  as  ocasiões  de
diálogo entre a população e os
organismos  culturais”,
especialmente  por  meio  da
descentralização  geográfica  e
administrativa  da  política



cultural.

Momento  de  síntese  da
conjuntura que se desenvolvia,
a  Declaração  trouxe  a
preocupação com “a comunidade
das nações” que  confrontaria
“sérias  dificuldades
econômicas,  a  desigualdade
entre as nações é crescente,
múltiplos  conflitos  e  graves
tensões  ameaçam  a  paz  e  a
segurança”  (UNESCO,  1982).  O
desafio  seria  harmonizar  os
conflitos  internacionais,  a
partir  da  valorização  das
culturas  locais,  de  grupos
minoritários  e  de  povos,
considerando  sua  diversidade
cultural. Pela primeira vez, a



compreensão de cultura “em seu
sentido mais amplo”, pois “a
cultura  pode  considerar-se
atualmente como o conjunto dos
traços  distintos,  espirituais
e  materiais,  intelectuais  e
afetivos que caracterizam uma
sociedade  ou  grupo  social”
(Idem).  Englobaria  além  das
artes e das letras, os modos
de  vida,  os  direitos
fundamentais do ser humano, os
sistemas  de  valores,  as
tradições  e  as  crenças.  A
identidade cultural surge nas
formulações  da  Unesco  como
“conjunto de valores único e
insubstituível”  que
possibilitaria  por  meio  da



tradição e formas particulares
de  expressão  de  cada  povo  a
preservação  de  suas
características.  Na
diversidade  cultural  se
constituiriam  valores
universais entre os povos que
não  seriam  subjugados  por
nenhum universal abstrato. 

O  marco  registrado  indicou
também a aproximação entre o
tema  de  cultura  e  economia,
“dimensão  cultural  do
desenvolvimento”: “humanizar o
desenvolvimento”.  De  maneira
ainda  abstrata,  visto  que
ganhará  posteriormente  maior
detalhamento  e  concretude,
passou  a   constituir  uma



concepção de que o crescimento
não  deveria  ser  pensado
somente  em  termos
quantitativos  e  sim
qualitativos,   pois  se
basearia  no  desenvolvimento
humano,  bem-estar  e
“possibilidade  de  convivência
solidária entre os povos”. A
política cultural teria papel
destacado  nesse  sentido,  uma
vez  que  seria  no  âmbito  da
cultura  e  da  educação  que
surgiriam  novos  modelos.   O
princípio da política cultural
orienta-se  portanto  pela
diversidade  cultural  e  pelo
desenvolvimento humano.

O  documento  estabeleceu  uma



definição  pautada  na  cultura
como  fenômeno  antropológico:
“O  conjunto  dos  traços
distintivos  espirituais  e
materiais,  intelectuais  e
afetivos que caracterizam uma
sociedade ou um grupo social e
que engloba, além das artes e
das letras, os  modos de vida,
as maneiras de se viver junto,
os  sistemas  de  valores,  as
tradições e as crenças”.

A reflexão passou a operar com
a  idéia  de  pluralidade
cultural  que  seria  o
“reconhecimento  de  múltiplas
identidades  culturais  onde
coexistem diversas tradições”.
Certamente  significaria  a



“comunidade  internacional”
reconhecer esse pluralismo, “a
comunidade  internacional
considera que deve velar pela
preservação  e  a  defesa  da
identidade  cultural  de  cada
povo”.  Isso  passaria  pela
definição  de  políticas
culturais  que  protegessem  e
estimulassem a identidade e o
patrimônio  cultural  de  cada
povo.

Em 1986 ocorreu a Conferência
de  Bruntland,  com  um  texto
final intitulado Nosso futuro
comum.

Documento  que  reintroduz  a
discussão  sobre  as  culturas



populares,  Recomendação  sobre
a  salvaguarda  da  cultura
tradicional  popular  (1989)
ressaltou que essas devem ser
protegidas porque expressam a
identidade  grupal,
reconhecendo que elas evoluem
e se transformam, recomendando
aos países membros que apoiem
as investigações e o registro
dessas manifestações.

Nos  anos  1990  ocorreu  a
criação da Comissão Mundial de
Cultura  e  a  publicação  do
relatório  Javier  Perez  de
Cuellar,  Nossa  diversidade
criadora  (1996).  Em  1998,  a
Conferência de Estocolmo sobre
Políticas  Culturais  para  o



Desenvolvimento  postulou  a
política  cultural  como  chave
para o desenvolvimento.

As mudanças conceituais e as
explicações

Da restrita visão de Cultura
que  existia  nos  documentos
iniciais,  a  UNESCO  passou
então  ao  entendimento  de
cultura  como  princípio  de
“direitos  universais
fundamentais”  articulados  às
particularidades  de  modos  de
vida e existência de distintos
grupos  sociais.  “A
reabilitação  da  definição
antropológica de cultura, mal-
direcionada  desde  a  fundação



da UNESCO, é uma ampliação em
relação  à  ideia  de  uma
concepção  instrumental  da
comunicação  e  informação  –
cortada  da  história  e  da
memória dos povos – que reagiu
à  elaboração  das  estratégias
de  desenvolvimento  pelos
planificadores  sociais  dos
anos 1960. Essa definição dá
sentido  às  noções  de
diversidade  cultural  de
identidade  cultural  e  de
assuntos interculturais”[4].

O  desenvolvimento  conceitual
que  ocorreu  na  UNESCO,  para
pesquisadores como  Keitner e
Stenou  (2003),  encontrava-se
orientado pelo que na década



de 1980 a Instituição passou a
chamar  de  diversidade
cultural.   Quatro  etapas  se
apresentaram  nessa  trajetória
que  se  articulam  com  a
elaboração  das  declarações  e
convenções.  Na  fase  do
conhecimento, o enfoque sobre
a  diversidade  de  culturas
trazia  como  referência  os
distintos Estados nacionais. 
Na década de 1960, cultura e
política  relacionaram-se  em
razão  dos  processos  de
descolonização  que  se
desdobraram na constituição de
novos países, especialmente na
África e Ásia. Esse contexto
trouxe  para  a  discussão  o



papel da cultura no sentido da
constituição  das  identidades
culturais nacionais que passa
a  recorrer  às  políticas
culturais.  Terceira  fase  é
marcada  pela  relação  entre
cultura e desenvolvimento, no
sentido  do  desenvolvimento
industrial e tecnológico. Por
último,  na  quarta  fase
estabelece-se a relação entre
cultura,  democracia  e
cidadania, onde é ressaltado o
direito  de  expressão  e
manifestação,  acesso  a  bens
culturais,  participação
popular  em  todos  setores  da
cultura. Nessa última fase não
seria  enfocada  somente  a



cultural nacional, mas também
a  existência  de  uma
pluralidade  de  grupos  dentro
de uma mesma sociedade.

A  mudança  ou  ampliação
conceitual percorre a própria
história do termo cultura. As
observações  que  Williams
realizou  sobre  o  alargamento
do termo Cultura produzido na
sociologia a partir da segunda
metade do século XX serve-nos
em nossa discussão. Houve uma
convergência  prática  entre  o
sentido  antropológico  e
sociológico de cultura, por um
lado,  como  “modo  de  vida
global”  distinto,  dentro  do
qual  se  desenvolveria  um



“sistema  de  significações”
orientando a atividade social
e, por outro lado, o sentido
mais especializado de cultura
com  ênfase  em  um  sistema  de
significações  geral  como
“atividades  artísticas  e
intelectuais”,  ainda  que  a
partir  de  então  incorporando
outras  “práticas
significativas”,  “desde  a
linguagem,  passando  pelas
artes  e  filosofia,  até  o
jornalismo,  moda  e
publicidade”,  que  “constituem
esse  campo  complexo  e
necessariamente  extenso”
(Williams,  1992,  p.13).  Ou
então,  na  observação  de



Canclini, a Cultura passaria a
ser entendida como “processos
onde se elabora a significação
das  estruturas  sociais,  a
reproduz e transforma mediante
operações  simbólicas”  (1987,
p.25).

As  pesquisas  que  abordam  a
ampliação conceitual podem ser
elencadas  em  dois  grandes
campos,  com  especificidades
que  não  permitem
reducionismos:

1º)  Aquelas  explicações  que
tratam  o  tema  por  meio  da
ótica dos marcos regulatórios
que preservariam e promoveriam
as  “indústrias  culturais



locais”  em  contraposição  à
majoritária  proeminência  da
circulação de bens e serviços
da indústria de entretenimento
estadunidense  que  tenderia  a
ser legitimada pelos tratados
da  Organização  Mundial  do
Comércio  (OMC).  Nessa
perspectiva,  a  UNESCO  ganha
relevância  enquanto  agência
multilateral que por meio de
convenções  e  declarações
resguardaria  as  diversidades
locais.

As  explicações  sobre  esse
movimento  da  Unesco
apresentam-se  como  em
contraposição  às  iniciativas
da  Organização  Mundial  do



Comércio (OMC) que trataria os
“bens  e  serviços  culturais”
como  mercadorias  como  outra
qualquer,  portanto  passíveis
de regulamentação uniforme. A
implementação dessas propostas
levaria  à  homogeneização
cultural em termos de imagens
e  palavras,  ao  exemplo  do
mercado  audiovisual  e
editorial.  Haveria  uma
explosão  na  produção  e
circulação de bens e serviços
culturais,  especialmente  a
partir do final da década de
1940,  quando  cresceu
substancialmente  a  circulação
(exportação)  desses  produtos
mundialmente,  tendo  como



principal  produtor  os
conglomerados  estadunidenses.
Neste  sentido,  a  defesa  da
diversidade  cultural  passaria
pela  regulamentação  da
circulação de bens e serviços
culturais  e  a  promoção  de
“indústrias  culturais  locais”
que  possibilitassem  a
diversidade  e  identidade
cultural de grupos sociais e
povos.

Essa  preservação  e  promoção
ocorreria  principalmente  com
políticas  culturais
desenvolvidas  por  meio  dos
Estados.  A  articulação
internacional  do  Comitê
Internacional de Coalizão pela



Diversidade  Cultural,
constituindo  pressão  e
intervenção junto à Unesco e
aos governos por meio de suas
seções  locais,  possibilitaria
o contraponto à OMC, por meio
das resoluções que passaram a
se desenvolver na Unesco.    

2º)  Outro  campo  de  análise,
ainda  que  movediço  de
explicações,   enfoca  tais
mudanças  no  conceito  cultura
considerando principalmente as
relações  estabelecidas  entre
políticas culturais no âmbito
da  “cidadania  cultural”  e
“direitos  culturais”,
considerando  explicitamente  a
relação  com  a  chamada



“diversidade  cultural”,
multiculturalismo  e
identidades  culturais.  Esse
enfoque em geral percebe que
as  relações  identitárias
somente ocorreriam por meio do
reconhecimento,  preservação  e
promoção dos distintos grupos
sociais  em  suas
especificidades.

[1]Sobre  o  desenvolvimento  do  conceito
entre o século XVI-XIX, vide Williams,
Palavras-chave.

[2]Em 1990 a Conferência Mundial sobre
Educação  realizada  em  Jomtien,  na
Tailândia,  lançou  um  movimento  global
para oferecer educação básica para todas
as crianças, jovens e adultos. Dez anos
depois, no Fórum Mundial de Educação de
2000  realizado  em  Dakar  (Senegal),  os

http://pt.wikipedia.org/wiki/Tail%C3%A2ndia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dakar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Senegal


governos  membros  se  comprometeram  em
alcançar a educação básica para todos até
2015.

[3] Na sequência do Relatório MacBride, a
UNESCO  introduziu  a  Sociedade  da
Informação  para  Todos,  o  programa  às
Sociedades do Conhecimento e a criação da
Sociedade da Informação em 2003 (Genebra)
e em 2005 (Tunis).

[4]  Idem, op.cit.,p.14-5.

http://pt.wikipedia.org/wiki/Genebra
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tunis

