
Cronicamente
inviável
Filme do diretor Sérgio Bianchi,
lançado  no  ano  de  2000,
Cronicamente  inviável
diferencia-se  da  produção
cinematográfica  brasileira  do
ciclo  “retomada  do  cinema
brasileiro”.  Depois  de  mais  de
duas  décadas,  esse  filme  ainda
continua  a  expressar  muito  a
maneira  como  amplos  setores  das
camadas  sociais  médias  e  da
burguesia  veem  e  agem  diante  da
realidade brasileira.

O  contraste  temático  com  outras
produções  do  cinema  nacional  da
década de 1990 encontra- se, por
um  lado,  na  maneira  escancarada

https://marxismodebateecritica.org/cronicamente-inviavel/
https://marxismodebateecritica.org/cronicamente-inviavel/


como  o  diretor  apresenta  as
camadas  sociais  médias  e
burguesia  diante  das
contradições  sociais  e,  por
outro  lado,  na  estruturação
narrativa  fragmentada
coexistindo  com  um  intencional
distanciamento entre personagens
e espectador. O filme explicita,
mesmo  de  maneira  questionável,
uma  guerra  civil  não  declarada
entre  as  classes  sociais.  Não
existe  meio  termo,  nenhuma
acomodação  possível  entre  os
debaixo  e  os  de  cima.  Os
caminhos  ficam  delineados  na
visão  niilista  do  diretor  da
seguinte  maneira:  os  “debaixo”
compreendem  e  aceitam  submissos
o  jogo  dos  “de  cima”  ou  se
revoltam em ações individuais.



O  mito  da  miscigenação  e  da
identidade cultural nacional são
colocados  à  prova  no  filme  de
Bianchi.  Velha  ideologia
construída  pelo  pensamento
social  brasileiro  ganha  sua
forma  mais  acabada  com  autores
como  Gilberto  Freire  e  Sérgio
Buarque  de  Hollanda,  na  década
de  1930.  Uma  ideologia  que  faz
apologia  à  mistura  de  raças,  de
entrelaçamento  de  culturas,
formando  um  caldeirão  de
contribuições  para  a  “nossa”
unidade  nacional.  Nessas
formulações,  as  contradições  de
classe  e  a  luta  de  classes  não
têm  espaço.  Uma  cultura
brasileira  baseada  no  samba,
futebol,  mulatas  e  no  misto  de
“democracia  racial”  e  consenso



nacional. De onde se desenvolvem
as  surradas  frases:  “o
brasileiro  é  cordial  e
pacífico”;  “deus  é  brasileiro”,
“o jeitinho brasileiro”, etc.

Bianchi  fixa  essa  imagem  em
cenas  do  carnaval  baiano  e  nas
cenas  de  um  programa  televisivo
no  qual  um  acadêmico
universitário  desenvolve  com
seus  recursos  “teóricos”  a
apologia ao mito da brasilidade.
Mas  o  diretor  fixa  essas  cenas
para  também  as  questionar  ao
apresentar  o  cotidiano  dos
“debaixo”,  marcado  pela
exploração, repressão, miséria e
humilhação.  Diz  o  personagem
Luís:  “O  interessante  não  é
demitir,  mas  humilhar”,  falando
para  o  seu  empregado,  o  garçom



Adam. A burguesa Maria Alice, em
meio ao seu mea culpa, traduz o
pano  de  fundo  ideológico  do
assistencialismo. Nesse sentido,
a  cena  da  distribuição  de
brinquedos  em  região  periférica
é  forte  demais,  quando  os
presentes  (a  esmola)  são
disputados  entre  tapas  e  brigas
entre  as  crianças,  sobrevivendo
evidentemente  a  lei  do  mais
forte.  Em  meio  à  cena,  a  sua
sádica  personalidade  é
sintetizada  por  sua  fala  em
over.

A  primeira  impressão  que  temos
do  filme  refere-se  à
fragmentação  da  narrativa.
Desfilam  no  transcorrer  de  95
minutos  de  projeção,  inúmeros
cenários, por diversas partes do



país:  São  Paulo,  Bahia,
Amazônia,  Rio  Grande  do  Sul  e
Rio de Janeiro. Cenas em meio a
discursos  em  off  que  captam  a
contradição  na  realidade  social
apresentada.

Se  empiricamente  o  filme  se
constrói em tal fragmentação, no
entanto ele tem uma linha mestra
baseada no pensamento do diretor
sobre  a  realidade  social.  Os
mecanismos sociais e ideológicos
que  coesionam  e  dão  sentido  à
unidade nacional são desvelados:
os  mecanismos  de  repressão
aberta  e  a  dominação  cotidiana
nas  relações  entre  patrões  e
empregados.  Esses  são  os
mecanismos  profundos  que
permitem  o  percurso  ideológico
reiterado pela brasilidade.



Os  limites  do  niilismo  de
Bianchi

Esse pensamento, no entanto, tem
seus  limites.  O  pessimismo  do
diretor é patente e extremamente
cúmplice com o que ele apresenta
e  denuncia.  Os  “debaixo”  são
percebidos como calados em meio à
realidade que lhes oprime. É o
caso  das  cenas  dos  garçons.  É
como  se  existissem  calados,
submissos, totalmente entregues à
relação de exploração econômica e
sexual por parte do burguês Luís,
proprietário  do  restaurante  e
homossexual que se aproveita de
sua condição de patrão.

No  mesmo  sentido,  Josilene,
empregada  do  casal  Maria
Alice/Carlos.  Josilene  desde  a



infância tem seu destino ligado à
família  de  Alice.  Seu  pai
operário  e  sua  mãe  empregada
doméstica  trabalhavam  para  a
família  de  sua  patroa.
Posteriormente,  seu  irmão
trabalha no restaurante de Luís,
amigo  da  família  de  Alice.  A
relação de submissão reproduz uma
condição clientelística, na qual
a  exploração  coexiste  com  a
manutenção  de  um  sistema  de
cumplicidade  envolvendo  o
emprego.  As  contradições  são
escamoteadas pela conveniência da
manutenção do sistema de emprego.
Mecanismos  de  controle  social
apresentado como quase perfeito,
embora a perversão das relações
se estabeleça em grau acentuado.



Outra  cena  marcante  constrói-se
em torno da uma ocupação de terra
realizada pelo MST, no Rio Grande
do Sul. Os trabalhadores ali são
concebidos  por  Bianchi  como
destituídos  de  vontade,  de
iniciativas,  de  histórias
pessoais,  e  inteiramente
submissos  à  voz  de  comando  de
suas  lideranças,  estigmatizadas
como confusas pelo diretor.



Portanto, ao tempo que o diretor
apresenta  as  contradições
gigantescas  nessas  relações
sociais, também se rende à idéia
de  um  sistema  fechado  em  si,
baseado  centralmente  na
cumplicidade entre os “de cima” e
os “debaixo”.

A construção da narrativa

A  estrutura  dramática  da
narrativa  diferencia-se  da
produção  cinematográfica  da
“safra  recente”.  Ela  é
fragmentada,  com  núcleos
dramáticos  paralelos  que  nos
remetem  em  forma  de  crônica  de
uma  região  para  outra  do  país.
Como  se  realizássemos  uma
viagem.  Portanto,  não  tem  uma
linerialidade  na  narrativa  e,



aparentemente,  não  se  coloca  a
relação  causal  entre  os  fatos
apresentados  e  suas  causas
imediatas.  Nesse  sentido,  a
estruturação  do  roteiro  não  se
constrói  com  uma  preocupação
imediata  em  responder  às
possíveis  origens  para  tantos
males.

Essa  estrutura  narrativa
complexifica-se  à  medida  em  que
co-existe  um  intencional  efeito
de  distanciamento  entre  os
personagens  e  o  espectador.  O
roteiro  construiu-se  com  o
objetivo  de  não  estabelecer  o
processo  de  catarse  e  empatia,
ou  então  eximir  o  espectador  da
culpa.  Não  existe  espaço
estético  para  a  identificação
com  os  personagens  que  se



desenrolam  nas  crônicas
narradas.  Bianchi  quebra  a
fruição  imediata  do  espectador
através de rupturas abruptas das
cenas,  voz  em  off  realizando  a
análise  e  crítica  das  cenas,
seja  através  do  professor
(Alfredo) ou do próprio diretor.
Ou  então  utilizando-se  de  duas
versões  para  uma  mesma  cena,
como  ocorre  no  início  do  filme
com  os  mendigos  buscando  comida
na  lata  de  lixo  do  restaurante.
Na  primeira  cena,  dois  mendigos
aproximam-se  da  lata  de  lixo  e
começam  a  comer  os  restos.  Na
segunda cena, o garçom dá comida
para  um  cachorro  vira-lata,  mas
nega  que  os  mendigos  comam  os
restos da lata de lixo.

Outra  cena  com  efeito  de  quebra



da  fruição  encontra-se  no  final
do  filme,  quando  a  mãe  mendiga
coloca  o  filho  pequeno  para
dormir,  em  um  canto  qualquer  da
rua. Cena recheada de ternura na
relação  mãe/filho,  abruptamente
quebrada  com  a  última  frase  da
mãe:  “nós  somos  pobres  mas
honestos,  por  isso,  meu  filho,
você  não  deve  roubar,  se
quiserem  dar  para  você,  você
aceita,  mas  nunca  roubar”.  Cena
realizada  com  um  lirismo
fraternal e um sorriso carinhoso
do  filho  em  meio  ao  discurso
materno.

Essa  estrutura  narrativa
acompanhada  do  permanente
distanciamento  traz  como
conseqüência  a  tensa  relação  do
espectador  com  o  filme.  É  o



espaço  da  reflexão,
questionamento e incomodação. Os
diálogos dos personagens e cenas
levam  ao  confronto  com  o  senso
comum e modo de vida do próprio
espectador.  Esse  público  são  as
próprias  camadas  médias  que
estão  assistindo  ao  filme.  A
perplexidade  é  patente,  o
incômodo  é  profundo,  o
questionamento de se é assim que
acontece é permanente, a revolta
com  a  identificação  com  as
idéias  de  Maria  Alice,  Carlos  e
Luís  são  inquestionáveis.  Ou
seja, é uma encheção de saco. Um
desvio  de  rota  para  o  bem
comportado  cinema  brasileiro.  É
um  contraponto  imediato  ao
lirismo  flácido  de  Central  do
Brasil,  de  Walter  Salles  Jr.  É



um  pé  no  saco  em  Deus  é
brasileiro,  de  Cacá  Diegues.
Vomita a hipócrita observação do
espectador  sobre  as  cenas,
exigindo  uma  indigesta
identificação  com  o  quadro,  ao
contrário do que se apresenta em
filmes  como  Cidade  de  Deus,
Carandiru,  O  invasor,  entre
outros tantos.

Não existe saída?

Para  o  niilismo  de  Sérgio
Bianchi,  não.  O  máximo  de
subversão  que  ele  propõe  é  que
os  “debaixo”,  em  seus  atos
individuais,  repudiem  com  o
terror cotidiano as relações com
os seus carrascos patrões. Assim
se  apresenta  a  cena  de  Adam,
garçom demitido do restaurante.



Bianchi  encontra-se  na  extrema
polarização possível do ponto de
vista  de  setores  da
intelectualidade  das  camadas
sociais  média,  desencantada  com
as  ilusões  do  neoliberalismo  da
década  de  1990.  Impossibilitada
de  ultrapassar  sua  visão  para
uma  perspectiva  coletiva.  Não
consegue  enxergar  em  seus
personagens  nada  que  vá  nesse
sentido. Por essa razão se rende
através  do  professor  Alfredo,
que  certamente  expressa
metaforicamente  a  própria
posição  do  diretor.  Alfredo
constrói-se  como  linha  crítica
ao  longo  do  filme,  espécie  de
alter ego, coletando  país afora
informações para seus livros. No
entanto,  é  traficante  de  órgãos



humanos, porque “escrever livros
não  dá  dinheiro”.  Ou  seja,
embora  crítico  submete-se  ao
jogo,  porque  acima  de  tudo  ele
sabe  “jogar”.  Por  outro  lado,  o
diretor  no  final  das  contas
descarrega  a  culpa  em  alguém:
nos  “debaixo”  por  sua
conformista cumplicidade.

 Esse  ponto  de  vista  seria



ultrapassado  caso  o  diretor
apresentasse  as  resistências
coletivas construídas no próprio
período  das  filmagens.  No  caso
da  Bahia  isso  estaria  presente
não  no  carnaval  baiano,  mas  sim
nas  manifestações  de  Coroa
Vermelha, ou então na Marcha dos
100  mil  à  Brasília  e  por  aí
afora.  Situações  possíveis  nas
próprias  gravações.  Mas  o
esquecimento  de  Bianchi  é
expressivo no que ele quer ver e
no que não consegue ou não pode
ver.

A  verve  criativa,  baseada  na
tensão  entre  a  apreensão  das
contradições  sociais  e  seus
mecanismos  de  manutenção,  é  o
que  demonstra  força  para  o
filme.  Mas  ela  é  de  fôlego



curto,  tende  mais  cedo  ou  mais
tarde a se despir e sua posição
conservadora  aflorar  de  uma  só
vez.  Ou  então,  enxergar  novos
personagens  em  cena,  estes
coletivos.  Nova  situação  que
presumo  é  a  menos  provável,
porque  para  isso  Sérgio  Bianchi
deveria  assumir  um  ponto  de
vista  classista,  revolucionário
e  socialista.  Talvez  ainda
estejamos  distantes,  no  Brasil,
de  cineastas  e  criadores  desse
porte.


