
Cultura,  políticas
culturais e Unesco.
As  relações  entre
imperialismo  e
cultura  no
capitalismo
contemporâneo
Os  temas  “cultura”  e  “políticas
culturais”,  como  formulados  e
desenvolvidos  pela  Unesco  –
Organização  das  Nações  Unidas
para  a  Educação,  Ciência  e  
Cultura,  exerceu  crescente
influência  nas  três  últimas
décadas  sobre  diversos  Estados
Nacionais  latino-americanos[1].
A  Instituição  tem  papel

https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/
https://marxismodebateecritica.org/cultura-e-imperialismo-o-caso-da-unesco/


destacado  na  ampliação  do
conceito de cultura, como também
na  articulação  de  uma  rede
internacional  de  organizações
não governamentais (ONGs), áreas
empresariais  e  inúmeros
governos,  no  sentido  de
formulações  de  políticas
públicas  culturais.  Ao  longo  do
período  “naturalizou”  enfoques
de  análise,  conceitos  e
terminologias  na  configuração
das políticas públicas estatais,
nas  pesquisas  das  áreas  de
Ciências  Sociais,  como  também
nas  ações  de  Organizações  Não
Governamentais  (ONGs).  Termos
como  diversidade  cultural,
multiculturalismo,  identidades
culturais  locais,  entre  outros,
ganharam  uma  espécie  de  força



material, no sentido ideológico.
Temas que anteriormente não eram
relacionados  passam  a  sê-lo,  ao
exemplo  de  cultura  e  economia,
cultura  e  desenvolvimento
sustentável,  cultura  e  combate
às  desigualdades  sociais,
cultura e direitos culturais…

 Neste texto analiso as mudanças
no  conceito  de  cultura,  como
ocorrido  pela  Unesco  desde  sua
constituição, e considero também
o surgimento do termo “políticas
culturais”.  A  preocupação
principal  é  considerar  o  marco
histórico  no  qual  se  condensam
as  formulações  da  Unesco,
especialmente verificando a luta
política  e  ideológica
internacional  Por  meio  de  um
imbricado caminho de articulação



de  redes  de  organizações  não
governamentais,  grupos
empresariais  e  agências
culturais dos Estados nacionais,
através  de  conferências,
encontros  e  reuniões,  a
Instituição  confere  sentido  às
ações  culturais  de  distintos
sujeitos  sociais,  configurando
uma  permanente  rede  hegemônica
no  plano  ideológico  e  cultural
internacional.

Os  documentos  Declaração  pela
diversidade  cultural[2]   e
Convenção  para  preservação  e
promoção  da  diversidade  e
expressão  cultural[3]
 sintetizaram largo debate sobre
o  alargamento  conceitual  e
formulação  de  políticas
culturais.  Esses  documentos  são



resultados  de  um  percurso
histórico  que  tem  suas  marcas
centrais na década de 1970 e, na
década  de  1980,  expressou  um
primeiro  momento  desse  percurso
por meio do documento Declaração
do México [4].

Existem  poucas  pesquisas  que
abordam  o  tema  e  relacionam  as
mudanças  no  conceito  cultura,
sua  centralidade  como  políticas
culturais  e  o  contexto  político
internacional,  entre  as  quais
podemos  considerar  como
trabalhos  de  referência:
Stenou[5],  Mattelart[6]   e
Pitombo[7]  .  No  entanto,  existe
uma  linha  de  reflexão  nesses
trabalhos  que  ressalta  a  UNESCO
como  uma  expressão  de  época
dentro da governança mundial.



Esses  momentos  condensam
complexas  relações  de  força  no
campo  político  e  ideológico
internacional. Em primeiro lugar
a  disputa  político-ideológica
entre  imperialismo  e  bloco
socialista,  nas  tensões
decorrentes  da  Guerra  Fria.  Em
segundo  lugar  entre  interesses
imperialistas  estadunidenses  e
europeus,  que  tiveram  suas
primeiras rusgas ainda na década
de 1930 e seguintes, em torno da
discussão  sobre  a  reserva  do
mercado cinematográfico francês.
Essas disputas de interesses por
mercado  para  a  crescente
indústria cultural acentuaram-se
nas  décadas  seguintes.  Em
terceiro  lugar,  a  predominância
imperialista estadunidense, após



o  colapso  do  Bloco  Soviético,
que  se  seguiu  aos  crescentes
conflitos  políticos,  étnicos  e
de nacionalidades que exigiu dos
EUA  bárbaras  intervenções
militares,  mas  também  mediadas
por  agências  multilaterais  que
recorressem  à  idéia  de  paz  e
harmonia  entre  os  povos,  nações
e grupos minoritários.  

Diante dessa hipótese exploramos
as  seguintes  premissas:  i)  as
iniciativas  da  Unesco  na  área
cultural  condensam  em  suas
formulações  (congressos,
documentos,  declarações  e
informes)  preocupações  do
imperialismo  em   fase  de  suas
recorrentes  crises  acentuadas  a
partir  da  década  de  1970,
período  histórico  acompanhado



por  uma  situação  revolucionária
advinda  da  década  anterior;  ii)
configura  modelos  de  políticas
culturais  para  os  chamados
“países emergentes” sintonizados
com as políticas neoliberais, ao
exemplo  da  convivência
harmoniosa entre setor público e
setor  privado  na  gestão  da
cultura; iii) a nova perspectiva
sobre  os  assuntos  culturais  nas
últimas  décadas,  bem  como  o
empenho  nas  novas  ações  e
programas de políticas culturais
adotadas  por  diversos  governos,
em  contextos  políticos  e
econômicos  diferentes,  ocorre
envolvidas  no  processo  de
industrialização  cultural  que
tem  largo  curso  acentuado  na
década de 1960 e seguintes.



  Esse texto resulta de pesquisa
em  andamento  que  trata  dos
atuais  governos  sul-americanos.
No  caso  específico  verificamos
as  definições  das  políticas
culturais. As fontes documentais
que  sustentam  a  investigação
baseiam-se  em  documentos
(Convenções,  Declarações  e
Informes  Mundiais  da
Instituição)  da  Unesco,  em
especial  a  partir  da  década  de
1980.  Também  acompanhamos
rapidamente  um  comentário
crítico  sobre  a  bibliografia
existente  do  assunto.  O
procedimento  na  análise  foi
apreender  o  conceito  cultura  e
direitos  humanos,  na  década  de
1950-1970,  e  sua  flexibilização
nas décadas de 1980 e seguintes.



Opera-se  em  uma  perspectiva
comparativa  histórica,
especialmente  ressaltando  o
contexto  presente  na  luta
ideológica  e  política
internacional.

Na  análise  operamos  com  as
categorias  imperialismo,
ideologia  e  hegemonia  que  nos
permitem  elucidar  as  mediações
centrais  que  se  apresentam  na
Instituição  como  outras  também
articuladas  ao  sistema  das
Nações  Unidas  (ONU).  O  papel
determinante na área da educação
e  da  cultura  no  sentido  de
constituir  significado  e
orientação  ao  comportamento
social  na  harmonização  das
relações sociais, em especial em
sua dimensão étnica, gênero e de



classe. Nesse sentido, o papel e
importância  da  Unesco  em  sua
intervenção, além é claro de sua
articulação  com  as  redes
empresariais transnacionais. Por
essa  razão,  trazemos  o  seu
caráter  ideológico,  no  sentido
marxista,  de  constituição  de
esferas  de  sensibilidade  e
constituição  de  força  material.
Opera nesse sentido na esfera de
reorganização ou recomposição em
períodos  de  crise  orgânica  do
capital.

Os  princípios  humanistas  da
Unesco em um mundo de destruição

A  Organização  das  Nações  Unidas
para  a  Educação,  Ciência  e
Cultura[8]  nasceu  em  Londres  em
16  de  novembro  de  1945,  com  a



assinatura  de  um  ato
constitutivo,  e  integra  o
sistema  das  Nações  Unidas
(ONU)[9]  como  instituição
especializada com autonomia. Sua
atuação  principal  é  constituir
conhecimentos,  diagnósticos  e
propostas  de  intervenção  sobre
temas  relacionados  à  educação,
ciência,  cultura  e  comunicação.
Sua  ação  é  organizada  por  uma
Conferência  Geral  que  reúne
representantes  dos  Estados
membros  e  por  um  Secretário
Geral  presidido  por  um  diretor.
Seus  recursos  provêm  das
contribuições  dos  Estados
membros  proporcionalmente  a  seu
PIB,  e  de  fundos
extraorçamentários  captados  por
projetos. A organização trabalha



em  ligação  com  as  Comissões
Nacionais  de  cada  país,  com
organizações  não  governamentais
e  organismos  internacionais,
como o PNUD e o Banco Mundial.  

Os  princípios  gerais  que
orientam  a  Instituição
encontram-se  na  Declaração
universal  dos  direitos  do  homem
(1948)[10].  Dois  conceitos
básicos  desenvolveram-se  na
trajetória  da  agência
relacionados  ao  direito  à
identidade  e  diversidade  e  ao
acesso cultural. Essas premissas
enfocam  a  “pessoa”,  o
“indivíduo”,  ao  exemplo  do  art.
2  da  referida  declaração,  que
ressalta  os  “direitos  e
liberdades  proclamadas  nesta
Declaração, sem distinção alguma



de  raça,  cor,  sexo,  idioma,
religião, opinião política ou de
qualquer  outra  índole,  origem
nacional  ou  social,  posição
econômica,  nascimento  ou
qualquer  outra  condição”.  De
qualquer maneira a ONU adota uma
postura de “realizar um estudo a
fundo  do  problema  das  minorias,
a  fim  de  que  as  Nações  Unidas
possam  adotar  medidas  eficazes
para  a  proteção  das  minorias
étnicas, nacionais, religiosas e
lingüísticas”.

Não  é  por  menos  que  a
Instituição,  na  década  de  1950,
em  meio  a  colóquio  de
especialistas, redige a seguinte
declaração:

“10.  Os  dados  científicos  de  que



dispomos  atualmente  não  confirmam  a
teoria  segundo  a  qual  as  diferenças
genéticas  hereditárias  constituiriam
um  fator  de  importância  primordial
entre as causas das diferenças que se
manifestam  entre  as  culturas  e  as
obras  das  civilizações  dos  diversos
povos  ou  grupos  étnicos.  Eles  nos
informam,  pelo  contrário,  que  essas
diferenças se explicam antes de tudo
pela história cultural de cada grupo.
Os  fatores  que  tiveram  um  papel
preponderante  na  evolução  do  homem
são a sua faculdade de aprender e a
sua plasticidade. Esta dupla aptidão
é  o  apanágio  de  todos  os  seres
humanos. Ela constitui, de fato, uma
das  características  específicas  do
Homo  sapiens”.  “15.  b)  No  estado
atual  de  nossos  conhecimentos,  não
foi ainda provada a validade da tese
segundo  a  qual  os  grupos   humanos
diferem  uns  dos  outros  pelos  traços



psicologicamente  inatos,  quer  se
trate  de  inteligência  ou
temperamento.  As  pesquisas
científicas  revelam  que  o  nível  das
aptidões  mentais  é  quase  o  mesmo  em
todos os grupos étnicos” [11].

A  Unesco,  desde  sua  fundação,
aspira  ao  projeto  de  “comunhão
universal”  entre  os  homens  (e
mulheres) por meio da circulação
de  valores  da  paz,  por  meio  do
que  poderíamos  chamar  de
“messianismo  pedagógico”.  A
Educação  e  a  Informação,  para  a
Organização,  tornam-se
instrumentos  centrais  na
transmissão  dos  “valores
fundamentais”.  É  um  projeto
norteado  pela  ideologia
humanista  demarcado  pelas
conseqüências  das  duas  guerras



mundiais  e  pelo  impacto  do
terror  do  racismo  nazifascista.
Por essa razão, a “Unesco crê no
denominador comum da esperança e
da aspiração que une a todos os
homens  do  mundo  por  meio  de  um
vínculo  que,  tal  qual  uma  corda
mística,  dá  a  nota  sonora  da
amizade  e  do  bem  querer”[12].
Mas  ainda  como  lembraria
Matellart,  essa  visão  harmônica
de  uma  comunidade  intelectual  e
política  permite  entrever
fissuras. Cabe as observações:

“O  ato  constitutivo  da  Unesco  foi
elaborado em novembro de 1945 por um
comitê  de  redação  que  incluía
representantes  da  França,  Índia,  do
México, da Polônia, do Reino Unido e
dos  Estados  Unidos  da  América.  A
recusa  da  União  Soviética  a



participar  enfraquece  a
representatividade  da  organização.  A
União  Soviética  só  se  tornará  país-
membro  da  Unesco  em  1954,  depois  da
morte de Stálin. A ausência de um dos
grandes  favoreceu  a  tese  liberal  em
sua  versão  americana,  ainda  
denominada  de  doutrina  do  free  flow
of   information,  quando  se  trata  de
introduzir  e  de  interpretar  nos
textos a cláusula: ‘Facilitar a livre
circulação  de  idéias  por  meio  de
palavras  e  da  imagem”.É  preciso
esclarecer  que  o  princíio  do  free
flow, impulsionado em seus primórdios
pelos  representantes  das  indústrias
midiáticas,  tornou-se  doutrina
oficial antes mesmo do fim da guerra.
O  Congresso  o  ratifica  em  1944.  No
ano  seguinte,  por  ocasião  da
Conferência  Interamericana  sobre  os
Problemas  da  Guerra  e  Paz,  que  teve
lugar  na  Cidade  do  México,  ele  foi



incorporado  à  declaração  intitulada
declaração de Chapultepec, que lança
as  bases  de  uma  reorganização  das
relações entre a América Latina e os
Estados Unidos e dá o pontapé inicial
em um ‘sistema americano’. Em 1945, a
resistência,  fundamentalmente  do
governo  britânico,  que  teme  a
‘imediata  inundação  das  idéias
americanas’,  permite  descartar  o
projeto proposto, no quadro da recém-
nascida Unesco, pelos Estados Unidos
de  estabelecer  um  sistema  de
comunicação  de abrangência mundial.
Em  1946,  a  diplomacia  americana  faz
do free flow o eixo de sua política
internacional  em  matéria  de
intercâmbio cultural.” [13]

A  nova  ordem  mundial  não
resultou  somente  do
aprofundamento  de   duas
concepções antagônicas de mundo,



mas  principalmente  de  dois
mundos  reais  excludentes:  a
“democracia ocidental” orientada
pelo  imperialismo  estadunidense
e,  de  outro  lado,  o  Bloco
Soviético, no Leste Europeu, com
a  ampliação  geográfica  da  URSS
após a segunda guerra mundial.

As  premissas  da  nova  ideologia
imperialista  foram  expostas  no
famoso  discurso  de  Harry  Truman
em  1947.  A  “doutrina  Truman”
advertia que “todas as nações do
mundo  defrontavam-se,  quisesem-
no  ou  não,  com  dois  modos
alternativos  e  excludentes  de
vida;  um  democrático  e  livre,  o
outro  ditatorial  e  arbitrário”.
A  concepção  de  “mundo  livre
ocidental”  refletia,  nesse
sentido,  a  progressiva



internacionalização  e  crescente
interpenetração  dos  mercados
consumidores,  dos  investimentos
diretos  de  gigantescas  empresas
multinacionais  num  campo
geográfico  altamente
diversificado,  das  associações
transnacionais  de  capitais  e,
inclusive,  da  formação  de  um
mercado  mundial  de  capitais
dirigidos  por  organismos
multilaterais,  como  Banco
Mundial  e  Fundo  monetário
Internacional.

Na  perspectiva  do  “mundo
ocidental”,  a  Conferência  das
Nações  Unidas  sobre  a  Liberdade
de  Informação,  ocorrida  em
Genebra  em  1948,  adotou  a  visão
estadunidense  sobre  o  “livre
fluxo  da  informação”  (free  flow



of   information).  As  objeções  e
as  pressões  da  delegação
estadunidense indicavam o desejo
de  instrumentalizar  o  organismo
para  fins  políticos.  Depois  que
se  tornou  país-membro,  a  União
Soviética fez o mesmo. Mas dessa
vez,  para  impedir  todo  debate
capaz  de  abrir  qualquer  brecha
em  seu  sistema  de  informação  e
de  comunicação,  aferrolhado  em
nome da segurança e da defesa da
soberania  nacional  contra  a
ingerência externa.

O  reordenamento  geopolítico
internacional  é  a  base  onde  se
constituiu  a  Unesco.  Por  essa
situação.

A formulação inicial do conceito
de cultura



Nos  documentos  da  Instituição,
sínteses  das  articulações  de
inúmeras  conferências  e
reuniões,  é  perceptível  as
mudanças  ocorridas  no  conceito
cultura.

Existe  certo  consenso  na
literatura[14]   sobre  a  Unesco
que  revela  a  predominância  do
conceito  na  atualidade,  como
também considera que no conceito
ocorreram  transformações.  Até  a
década  de  1970  considero  que  a
conceituação utilizada seguia as
referências  restritas  ao  campo
artístico  e  literário,  dentro
ainda  da  concepção  iluminista
clássica[15].

Mais  resultaram  do  acúmulo  de
discussão  na  história  da



instituição.  É  verdade  que
nesses  estudos  são  considerados
os  “panos  de  fundo  histórico”,
mas  de  fato  não  articulam
adequadamente  as  mediações
históricas  e  conjunturais  que
marcam  a  textura  conceitual.
Neste sentido perde de vista que
os  sujeitos  políticos  presentes
nas  conferências  e  encontros  ao
longo  das  décadas  expressam
visões  de  mundo  e  ideologias,  a
partir  de  referências  sociais  e
classistas,  que  demarcam  os
debates.

Desde  sua  fundação,  a
Organização  tratou  a  Educação
como  principal  bandeira.  A
Educação  como  direito  deveria
ser  gratuita  em  sua  “instrução
elementar e fundamental”,  com o



objetivo  do  “pleno
desenvolvimento da personalidade
humana  e  o  fortalecimento  do
respeito aos direitos do homem e
às  liberdades  fundamentais”,
além de favorecer a compreensão,
a  tolerância  e  a  amizade  entre
as nações e os grupos étnicos e
religiosos.  Como  principal
objetivo  apresenta  a  redução  do
analfabetismo no mundo. Em 1948,
a  Unesco  recomendou  que  os
Estados-Membros  deveriam  tornar
o  ensino  primário  obrigatório  e
universal[16].  A  educação  como
ação  de  cultivar  valores
considerados fundamentais para o
cidadão.

Outra  formulação  da  Instituição
foi a defesa do “livre fluxo de
informações”,  com  a  circulação

http://pt.wikipedia.org/wiki/Analfabetismo


de  ideias  por  meios
audiovisuais,  fomenta  a
“liberdade  de  imprensa”  e  “a
independência,  o  pluralismo  e  a
diversidade  dos  meios  de
informação,  através  do  Programa
Internacional para a Promoção da
Comunicação”.  As  ações
concentraram-se  na  reconstrução
e  na  identificação  das
necessidades  de  meios  de
comunicação  ao  redor  do  mundo.
Em  resposta  aos  apelos  para  uma
“informação do Novo Mundo e pela
Ordem  no  Comunicação”  no  final
de  1970,  ela  criou  a  Comissão
Internacional  para  o  Estudo  dos
Problemas  da  Comunicação,  que
produziu o Relatório MacBride de
1980  (nomeado  após  o  presidente
da  Comissão,  o  Prêmio  Nobel  da



Paz Seán MacBride)[17]. A “livre
fluxo  de  informações”  guarda
também o papel de transmissão de
valores  que  fomentem  os  valores
nos indivíduos.

A  definição  de  direitos  de
minorias  étnicas,  religiosas  e
lingüísticas,  proclamada  no
Pacto internacional dos direitos
civis  e  políticos[18],
fundamenta  o  direito  à
existência  da   vida  cultural,
como praticar a própria religião
e  usar  a  própria  língua.  Também
proclama  “a  liberdade  de
procurar,  receber  e  difundir
informações e idéias de qualquer
natureza,  independentemente  de
considerações  de  fronteiras,
verbalmente  ou  por  escrito,  em
forma  impressa  ou  artística,  ou

http://pt.wikipedia.org/wiki/Se%C3%A1n_MacBride


qualquer  outro  meio  de  sua
escolha”,  excetuando-se  as
manifestações  que  contrariem  os
princípios  fundamentais  dos
direitos  humanos,  como
propaganda a favor da guerra e a
apologia  ao  ódio  nacional,
racial ou religioso (artigo 19 e
20).  Por  sua  vez,  a  Declaração
de  princípios  da  cooperação
cultural  internacional[19]
dispõe  “a  cooperação  cultural”
como  “um  direito  e  um  dever  de
todos  os  povos  e  de  todas  as
nações, que devem compartilhar o
seu  saber  e  os  seus
conhecimentos”  (art.  5).  O
intercâmbio  cultural,  nesse
ângulo,  torna-se  essencial  à
“pessoa”  para  a  atividade
criadora, a busca da verdade e o



seu desenvolvimento. As diversas
culturas têm “uma dignidade e um
valor que devem ser respeitados”
e por meio do intercâmbio que se
constitui  o  patrimônio  da
humanidade.

Outra  área  de  preocupações  da
Organização,  desde  a  década  de
1960,  refere-se  à  atuação  no
sentido  de  salvaguardar  o
patrimônio  cultural  mediante  o
estímulo à criação, criatividade
e   preservação  das  entidades
culturais  e  tradições  orais.
Programas como o de proteção dos
patrimônios culturais e naturais
além  do  desenvolvimento  dos
meios  de  comunicação.  A  Unesco
criou  o  World  Heritage  Centre
para coordenar a preservação e a
restauração  dos  patrimônios



históricos  da  humanidade,  com
atuação em 112 países.

O  trabalho  da  Organização  sobre
o  patrimônio  levou  à  adoção,  em
1972,  da  Convenção  sobre  a
Proteção  do  Patrimônio  Mundial
Cultural  e  Natural.  O  Comitê  do
Patrimônio Mundial foi criado em
1976  e  os  primeiros  sítios
inscritos na Lista do Patrimônio
Mundial  em  1978.  Desde  então,
importantes  instrumentos
jurídicos  sobre  o  patrimônio
cultural  e  diversidade  foram
adotadas  por  Estados  Membros  da
Unesco.

Como  observamos  nas  formulações
presentes  nesses  documentos
originados  na  década  de  1960  e
1970,  a  Cultura  apresenta-se



restrita  a  produção
“espiritual”,  no  sentido
simbólico,  que  permitisse
constituir  um  campo  de
significados e valores.

A  ampliação  conceitual  de
Cultura

Na  década  de  1980,  a  Unesco
estabelece  a  Década  Mundial  do
Desenvolvimento  Cultural,
período  no  qual  ocorre  uma
ampliação  no  entendimento  de
cultura.  A  Declaração  do  México
sobre  as  políticas
culturais[20],  resultado  da
Conferência  Mundial  sobre
Políticas  Culturais,  postulou  a
ampla  participação  dos
indivíduos  e  da  sociedade  nas
decisões  sobre  a  vida  cultural.



Recomenda  “multiplicar  as
ocasiões  de  diálogo  entre  a
população  e  os  organismos
culturais”,  especialmente  por
meio  da  descentralização
geográfica  e  administrativa  da
política  cultural.  Momento  de
síntese  da  conjuntura  que  se
desenvolvia, a Declaração traz a
preocupação  com  “a  comunidade
das  nações”  que   confrontaria
“sérias dificuldades econômicas,
a desigualdade entre as nações é
crescente, múltiplos conflitos e
graves tensões ameaçam a paz e a
segurança”  (Unesco,  1982).  O
desafio  seria  harmonizar  os
conflitos  internacionais,  a
partir  da  valorização  das
culturas  locais,  de  grupos
minoritários  e  de  povos,



considerando  sua  diversidade
cultural.  Pela  primeira  vez,  a
compreensão  de  cultura  “em  seu
sentido  mais  amplo”,  pois  “a
cultura  pode  considerar-se
atualmente  como  o  conjunto  dos
traços  distintos,  espirituais  e
materiais,  intelectuais  e
afetivos  que  caracterizam  uma
sociedade  ou  grupo  social”
(Idem).  Englobaria  além  das
artes e das letras, os modos de
vida,  os  direitos  fundamentais
do  ser  humano,  os  sistemas  de
valores,  as  tradições  e  as
crenças.  A  identidade  cultural
surge  nas  formulações  da  Unesco
como  “conjunto  de  valores  único
e  insubstituível”  que
possibilitaria  por  meio  da
tradição  e  formas  particulares



de  expressão  de  cada  povo  a
preservação  de  suas
características.  Na  diversidade
cultural  se  constituiriam
valores  universais  entre  os
povos  que  não  seriam  subjugados
por nenhum universal abstrato. 

O  marco  registrado  indicou
também  a  aproximação  entre  o
tema  de  cultura  e  economia,
“dimensão  cultural  do
desenvolvimento”:  “humanizar  o
desenvolvimento”.  De  maneira
ainda  abstrata,  visto  que
ganhará  posteriormente  maior
detalhamento  e  concretude,
passou  a   constituir  uma
concepção  de  que  o  crescimento
não  deveria  ser  pensado  somente
em  termos  quantitativos  e  sim
qualitativos,   pois  se  basearia



no  desenvolvimento  humano,  bem-
estar  e  “possibilidade  de
convivência  solidária  entre  os
povos”.  A  política  cultural
teria  papel  destacado  nesse
sentido,  uma  vez  que  seria  no
âmbito  da  cultura  e  da  educação
que  surgiriam  novos  modelos.   O
princípio  da  política  cultural
orienta-se  portanto  pela
diversidade  cultural  e  pelo
desenvolvimento humano.

O  documento  estabeleceu  uma
definição  pautada  na  cultura
como  fenômeno  antropológico:  “O
conjunto  dos  traços  distintivos
espirituais  e  materiais,
intelectuais  e  afetivos  que
caracterizam uma sociedade ou um
grupo social e que engloba, além
das  artes  e  das  letras,  os  



modos de vida, as maneiras de se
viver  junto,  os  sistemas  de
valores,  as  tradições  e  as
crenças”.

A reflexão passou a operar com a
idéia  de  pluralidade  cultural
que  seria  o  “reconhecimento  de
múltiplas  identidades  culturais
onde  coexistem  diversas
tradições”.  Certamente
significaria  a  “comunidade
internacional”  reconhecer  esse
pluralismo,  “a  comunidade
internacional considera que deve
velar  pela  preservação  e  a
defesa da identidade cultural de
cada  povo”.  Isso  passaria  pela
definição de políticas culturais
que protegessem e estimulassem a
identidade  e  o  patrimônio
cultural de cada povo.



Em 1986 ocorreu a Conferência de
Bruntland,  com  um  texto  final
intitulado Nosso futuro comum.

Documento  importante  que
reintroduz  a  discussão  sobre  as
culturas populares, Recomendação
sobre  a  salvaguarda  da  cultura
tradicional  popular  (1989)
ressaltou  que  essas  devem  ser
protegidas  porque  expressam  a
identidade  grupal,  reconhecendo
que  elas  evoluem  e  se
transformam,  recomendando  aos
países  membros  que  apóiem  as
investigações  e  o  registro
dessas manifestações.

Nos  anos  1990  ocorreu  a  criação
da Comissão Mundial de Cultura e
a publicação do relatório Javier
Perez  de  Cuellar,  Nossa



diversidade  criadora  (1996).  Em
1998, a Conferência de Estocolmo
sobre Políticas Culturais para o
Desenvolvimento  postulou  a
política  cultural  como  chave
para o desenvolvimento.

As  mudanças  conceituais  e  as
explicações

Da restrita visão de Cultura que
existia nos documentos iniciais,
a  Unesco  passou  então  ao
entendimento  de  cultura  como
princípio  de  “direitos
universais  fundamentais”
articulados  às  particularidades
de modos de vida e existência de
distintos  grupos  sociais.  “A
reabilitação  da  definição
antropológica  de  cultura,  mal-
direcionada  desde  a  fundação  da



Unesco,  é  uma  ampliação  em
relação à idéia de uma concepção
instrumental  da  comunicação  e
informação – cortada da história
e  da  memória  dos  povos  –  que
reagiu  à  elaboração  das
estratégias  de  desenvolvimento
pelos planificadores sociais dos
anos  1960.  Essa  definição  dá
sentido às noções de diversidade
cultural  de  identidade  cultural
e  de  assuntos
interculturais”[21].

O desenvolvimento conceitual que
ocorreu  na  Unesco,  para
pesquisadores  como   Keitner  e
Stenou,  encontra-se  orientado
pelo  que  na  década  de  1980  a
Instituição  passou  a  chamar  de
diversidade  cultural.   Quatro
etapas  na  trajetória  dos



sentidos, funções na instituição
que  se  articulam  com  a
elaboração  das  declarações  e
convenções.  Na  fase  do
conhecimento,  o  enfoque  sobre  a
diversidade  de  culturas  trazia
como  referência  os  distintos
Estados nacionais.  Na década de
1960,  cultura  e  política
relacionaram-se  em  razão  dos
processos  de  descolonização  que
se  desdobraram  na  constituição
de  novos  países.  Esse  contexto
traz para a discussão o papel da
cultura  no  sentido  da
constituição  das  identidades
culturais  nacionais  que  passa  a
recorrer às políticas culturais.
Terceira  fase  é  marcada  pela
relação  entre  cultura  e
desenvolvimento,  no  sentido  do



desenvolvimento  industrial  e
tecnológico.  Por  último,  na
quarta  fase  estabelece-se  a
relação  entre  cultura,
democracia  e  cidadania,  onde  é
ressaltado  o  direito  de
expressão e manifestação, acesso
a  bens  culturais,  participação
popular  em  todos  setores  da
cultura.  Nessa  última  fase  não
seria  enfocada  somente  a
cultural  nacional,  mas  também  a
existência de uma pluralidade de
grupos  dentro  de  uma  mesma
sociedade.

A  mudança  ou  ampliação
conceitual  percorre  a  própria
história  do  termo  cultura.  As
observações  que  Williams[22]
realizou  sobre  o  alargamento  do
termo  Cultura  produzido  na



sociologia  a  partir  da  segunda
metade do século XX serve-nos em
nossa  discussão.  Houve  uma
convergência  prática  entre  o
sentido  antropológico  e
sociológico  de  cultura,  por  um
lado, como “modo de vida global”
distinto,  dentro  do  qual  se
desenvolveria  um  “sistema  de
significações”  orientando  a
atividade  social  e,  por  outro
lado,  o  sentido  mais
especializado  de  cultura  com
ênfase  em  um  sistema  de
significações  geral  como
“atividades  artísticas  e
intelectuais”,  ainda  que  a
partir  de  então  incorporando
outras  “práticas
significativas”,  “desde  a
linguagem,  passando  pelas  artes



e  filosofia,  até  o  jornalismo,
moda  e  publicidade”,  que
“constituem  esse  campo  complexo
e  necessariamente  extenso”[23].
Ou  então,  na  observação  de
Canclini,  a  Cultura  passaria  a
ser  entendida  como  “processos
onde  se  elabora  a  significação
das  estruturas  sociais,  a
reproduz  e  transforma  mediante
operações  simbólicas”  (1987,
p.25).

As  pesquisas  que  abordam  a
ampliação  conceitual  podem  ser
elencadas  em  dois  grandes
campos,  com  especificidades  que
não permitem reducionismos:

1º)  Aquelas  explicações  que
tratam o tema por meio da ótica
dos  marcos  regulatórios  que



preservariam  e  promoveriam  as
“indústrias culturais locais” em
contraposição  à  majoritária
proeminência  da  circulação  de
bens  e  serviços  da  indústria  de
entretenimento estadunidense que
tenderia  a  ser  legitimada  pelos
tratados  da  Organização  Mundial
do  Comércio  (OMC).  Nessa
perspectiva,  a  UNESCO  ganha  a
relevância  enquanto  agência
multilateral  que  por  meio  de
convenções  e  declarações
resguardaria  as  diversidades
locais.  As  explicações  sobre
esse  movimento  apresentam-se
como  de  necessidade  e
contraposição  às  iniciativas  da
Organização  Mundial  do  Comércio
(OMC)  em  tratar  os  “bens  e
serviços  culturais”  como



mercadorias como outra qualquer,
portanto  passíveis  de
regulamentação  uniforme.  A
implementação  dessas  propostas
levaria  à  homogeneização
cultural  em  termos  de  imagens  e
palavras,  ao  exemplo  do  mercado
audiovisual e editorial. Haveria
uma  explosão  na  produção  e
circulação  de  bens  e  serviços
culturais,  especialmente  a
partir  do  final  da  década  de
1940,  quando  cresceu
substancialmente  a  circulação
(exportação)  desses  produtos
mundialmente,  tendo  como
principal  produtor  os
conglomerados  estadunidenses.
Neste  sentido,  a  defesa  da
diversidade  cultural  passaria
centralmente pela regulamentação



da circulação de bens e serviços
culturais  e  a  promoção  de
“indústrias  culturais  locais”
que  possibilitassem  a
diversidade  e  identidade
cultural  de  grupos  sociais  e
povos.  Essa  preservação  e
promoção  ocorrem  principalmente
por  meio  de  políticas  culturais
desenvolvidas  por  meio  dos
Estados.  A  articulação
internacional  do  Comitê
Internacional  de  Coalizão  pela
Diversidade  Cultural,
constituindo  pressão  e
intervenção junto à Unesco e aos
governos por meio de suas seções
locais,  possibilitaria  o
contraponto  à  OMC,  por  meio  das
resoluções  que  passaram  a  se
desenvolver na Unesco.    



2º)  Outro  campo  de  análise,
ainda  que  movediço  de
explicações,   enfoca  tais
mudanças  no  conceito  cultura
considerando  principalmente  as
relações  estabelecidas  entre
políticas culturais no âmbito da
“cidadania cultural” e “direitos
culturais”,  considerando
explicitamente  a  relação  com  a
chamada  “diversidade  cultural”,
multiculturalismo  e  identidades
culturais. Esse enfoque em geral
percebe  que  as  relações
identitárias  somente  ocorreriam
por  meio  do  reconhecimento,
preservação  e  promoção  dos
distintos grupos sociais em suas
especificidades.

Imperialismo,  ideologia  e
hegemonia



Embora  essas  interpretações,  em
linhas  gerais,  nos  aproximem  do
fenômeno  aqui  em  discussão,
penso  que  elas  nos  limitam  a
angulação  do  problema,  ao  menos
em  dois  sentidos.  Fetichizam
conceitos  como  diversidade
cultural,  multiculturalismo  e
identidades  culturais  como
respostas  para  os  problemas  da
desigualdade  social  e   cultural
no  mundo,  como  também  respostas
propositivas  para   as  tensões,
guerras,  conflitos  e
desigualdades  entre  povos.  Por
outro  lado,  consideram  as
agências  multilaterais,  ao
exemplo da Unesco e por extensão
o  Sistema  das  Nações  Unidas,
como  agências  de  arbitragem  que
acompanham  graus  de



neutralidade;  dessa  maneira,
semelhante  aos  Estados
nacionais,  como  considerados
neutros  ou  em  possíveis
disputas. As políticas culturais
seriam  mais  expressões  de
interesses humanistas.

As  iniciativas  da  Unesco  não  se
limitaram  a  estabelecer  padrões
regulatórios  e  jurídicos  para  a
circulação  da  produção  de  bens
simbólicos,  resguardando  as
especificidades  culturais
locais.  Se  essa  é  uma  dimensão
presente  nas  recentes
formulações  da  entidade,  a
dimensão  articuladora  das  novas
pretensões  condiz  com  o  ativo
papel  ideológico-cultural  que  a
Organização  exerce  em  tempos  de
crise  crônica  do  Capital,  com



especial  ênfase  no  período
posterior aos levantes populares
que colapsaram o Bloco Soviético
no Leste Europeu.    

No  plano  cultural  houve  uma
relação  entre  imperialismo  e
bens culturais e de serviços que
circulavam  internacionalmente
com  inteira  hegemonia
estadunidense.  A  massificação
cultural,  em  termos  de  hábitos,
costumes,  valores  e  modos  de
vida,  ocorreria  com  a
“americanização”  do  mundo.  A
reflexão  frankfurtiana  sobre  a
indústria cultural, na década de
1940,  desenvolvia  tal  análise
sobre a sociedade estadunidense.
Certamente o que estamos falando
é  de  sociedades  pautadas  por
modos  de  produção  capitalista,



dentro  da  ideia  de  “capitalismo
tardio”,  no  sentido  de  época
mais desenvolvida em suas forças
produtivas.

É  possível  verificarmos  como  a
ideologia  presente  nas
formulações  e  ações  da  Unesco
tem  grande  força  material,  se
considerarmos  como  ela  pauta  um
sentido  de  explicação  e
orientação  de  comportamentos
para  uma  parcela  significativa
da  população,  especialmente  a
juventude.  A  articulação  da
instituição com Organizações Não
Governamentais  (ONGs),
ministérios  da  cultura  e  redes
empresariais, inclusive meios de
comunicação,  possibilitam
exercer  internacionalmente  uma
influência  ideológica  acentuada



em “mentes e corações”.

Hegemonia  é  essencialmente  um
conceito  político.  Por
constituir  distintos  e
antagônicos  interesses,  ideais,
princípios,  modos  de  viver  e
visões  de  mundo,  a  hegemonia  se
expressa no plano da linguagem e
do pensamento por meio de lemas,
palavras  de  ordem,  temas,
controvérsias, explicações sobre
o  passado  e  o  presente  e
reinterpretações  da  história.
Comopráxis  em  processo,  a
hegemonia  altera-se  todas  as
vezes  em  que  as  condições
históricas  se  transformam.   A
idéia  de  hegemonia  sugere  que
uma  determinada  classe  domine  e
subordine  significados,  valores
e  crenças  a  outras  classes.



Nesse  sentido,  a  linguagem  tem
relevância  na  produção  e
reprodução  da  hegemonia  na
sociedade:  “a  sociedade  não  é
apenas  a  casca  morta  que  limita
a  realização  social  e
individual.  É  sempre  também  um
processo  constitutivo  com
pressões  muito  poderosas,  que
são  internalizadas  e  se  tornam
vontades individuais.”[24] .

Nesse  campo  considera-se  o
desenvolvimento  de  uma  nova
hegemonia,desenvolvem-se  as
bases  orgânicas  nas  classes
subalternas  (classe  operária  e
camadas  populares).  Uma
hegemonia  viva  é  sempre  um
processo.  É  um  complexo  vivido
de  experiências,  relações  e
atividades  com  pressões  e



limites  específicos  e  mutáveis.
Ela  não  existe  de  maneira
estática  na  forma  de  dominação;
exige  continuadamente  ser
renovada,  recriada,  defendida  e
alterada.  “A  proeminência  de
alternativas  políticas  e
culturais,  e  de  inúmeras  formas
de  oposição  e  de  luta,  é
importante  não  apenas  em  si
mesma, mas como traço indicativo
do  que  um  processo  hegemônico
deve  operar  e  controlar  na
prática. Uma hegemonia estática,
do  tipo  indicado  pelas
totalizações  abstratas  da
“ideologia  dominante”  ou  da
‘visão  de  mundo’,  pode  isolar  e
ignorar  essas  alternativas  e
oposições,  mas  apenas  na  medida
em  que  haja  funções  hegemônicas



capazes  de  controlá-las,
transformá-las ou até incorporá-
las. Pelo contrário, no processo
ativo,  a  hegemonia  deve  ser  
vista  como  mais  do  que  simples
transmissão  de  uma  dominação
imutável.  Todo  processo
hegemônico  precisa  ser
especialmente  atento  e  capaz  de
responder  às  alternativas  e
oposições  que  questionam  e
desafiam  sua  dominação.  A
realidade  do  processo  cultural
deve ser sempre capaz de incluir
esforços  e  as  contribuições
daqueles  que,  de  um  modo  ou  de
outro,  estão  fora  ou  na  margem
dos  termos  da  hegemonia
específica”[25].

Diversidade cultural e políticas
culturais



Voltemos aos dois documentos que
são  base  principal  de  nossa
análise,  Declaração  universal
sobre  a  diversidade  cultural
(2001)  e  Convenção  sobre  a
proteção  e  promoção  das
expressões culturais (2005). Com
esses  materiais  vamos  ressaltar
as  principais  mudanças
conceituais  ocorridas,  como
também  articula  ao  período
mundial.  Eles  expressam  e
sintetizam  o  longo  debate
ocorrido/canalizado  pela  Unesco
no  sentido  de  normatização,
oficialização  e  dilatação
conceitual.

Na  Declaração…  a  diversidade
cultural  é  apresentada  como
valor  necessário  para  o  gênero
humano  quanto  a  diversidade



biológica para a natureza, sendo
que aquela “deve ser reconhecida
e  consolidada  em  benefício  das
gerações  presentes  e  futuras”.  
O  direito  à  livre  participação
na  vida  cultural  da  comunidade,
“de  gozar  das  artes  e  de
aproveitar-se  dos  progressos
científicos e dos benefícios que
deles  resultam”.  Destaca  a
diversidade  como  patrimônio
comum  da  humanidade;  o
pluralismo cultural apresenta-se
como  dimensão  de  reconhecimento
da  diversidade,  visto  que  é
compreende   respostas  políticas
que possibilitam “a inclusão e a
participação  de  todos  os
cidadãos  garantem  a  coesão
social,  a  vitalidade  da
sociedade  civil  e  a  paz”  (art.



2).  Seria  fonte  de
desenvolvimento  porque,  de
acordo  com  art.3,  entendido  não
somente  como  crescimento
econômico,  mas  também  meio  de
acesso à existência intelectual,
afetiva,  moral  e  espiritual
satisfatória.

No  documento  destaca-se  pela
primeira  vez  em  formulação  da
Organização a questão dos bens e
serviços  culturais,   esses
pensados  como  mercadorias
distintas  de  outras  (art.8),
“uma  vez  que  seriam  portadoras
de  identidade,  valores  e
sentido”. As políticas culturais
visariam  assegurar  “a  livre
circulação  das  idéias  e  das
obras”,  criar  condições
propícias para  “a produção e a



difusão  de  bens  e  serviços
culturais  diversificados,  por
meio de indústrias culturais que
disponham  de  meios  para
desenvolver-se  nos  planos  local
e  mundial”  (art.9).
Especialmente  nos  países  em
desenvolvimento  e  países  em
transição,  as  indústrias
culturais  que  fossem  viáveis  e
competitivas seriam estimuladas,
com o objetivo de enfrentarem os
“desequilíbrios”  “no  fluxo  e  no
intercâmbio  de  bens  culturais”
(art.10).

Para  garantir  “a  preservação  e
promoção  da  diversidade
cultural”,  conviria  “fortalecer
a  função  primordial  das
políticas  públicas,  em  parceria
com  o  setor  privado  e  a



sociedade civil” (art.11).

A  Organização  seria  responsável
de  fazer  incorporar  tais
princípios  nas  estratégias   das
entidades  intergovernamentais,
como  também  ser  instância  de
referência  e  articulação  entre
os  Estados,  os  organismos
internacionais  governamentais  e
não-governamentais,  a  sociedade
civil  e  o  setor  privado,  para
elaboração conceitual, objetivos
e  políticas  para  diversidade
cultural…

A  Declaração…  circunscreve  a
discussão  sobre   diversidade
cultural  à  esfera  de  circulação
de  mercadorias;  nesse  sentido
recomenda  o  estímulo  às
indústrias  culturais.  Por  sua



vez, são destacadas  “parcerias”
entre  os  setores  públicos,
privado  e  sociedade  civil,  não
mais  considerando  o  papel
exclusivo  do  Estado  na
constituição  e  desenvolvimento
das políticas culturais.

Como  Plano  de  Ação  para
 aplicação  da  Declaração

estabelece  uma  série  de
objetivos que percorriam desde a
intensificação  do  debate
internacional,  definição  de
normas,  princípios  e  práticas,
em   âmbito  nacional  e
internacional, para salvaguardar
e  fomentar  a  diversidade
lingüística,  conscentização dos
valores positivos da diversidade
cultural…



A  Convenção…  anuncia  a
preocupação  de  “proteger  e
promover  a  diversidade  das
expressões  culturais”  e  de
“integrar  a  cultura  como
elemento  estratégico  nas
políticas  nacionais  e
internacionais  de
desenvolvimento”,  como  proteção
contra a liberalização comercial
que  levasse  a  “desequilíbrios
entre  países  ricos  e  países
pobres”.  Desta  forma  reafirmava
o  direito  soberano  dos  Estados
de  “implantar  as  políticas  e
medidas  que  eles  julgarem
apropriados  para  a  proteção  e  a
promoção  da  diversidade  das
expressões  culturais  em  seu
território”.

Em  2004  ocorreu  a  elaboração  da



Agenda 21 da Cultura assinada em
Barcelona,  segundo  a  qual:  “Os
governos  locais  reconhecem  que
os  direitos  culturais  fazem
parte indissociável dos direitos
humanos  e  tomam  como  referência
básica  a  Declaração  Universal
dos  Direitos  Humanos  (1948),  o
Pacto Internacional Relativo aos
Direitos  Econômicos,  Sociais  e
Culturais  (1966)  e  a  Declaração
Universal  da  UNESCO  sobre  a
Diversidade  Cultural  (2001).
Nesse sentido, ratifica-se que a
liberdade  cultural  dos
indivíduos  e  das  comunidades  é
condição  essencial  da
democracia.  Nenhuma  pessoa  pode
invocar  a  diversidade  cultural
para  atentar  contra  os  direitos
humanos  garantidos  pelo  direito



internacional nem para limitar o
seu  alcance”  (Agenda  21  para
Cultura, 2004: Item 3).

Unesco e o conceito de Cultura

Verificamos  que  a  Unesco
elaborou  até  a  década  de  1960,
em  seu  programa  de  atuação,  a
perspectiva  de  defesa  da
“liberdade  de  comunicação”,
direito  de  minorias  étnicas,
religiosas  e  lingüísticas,  como
também  desenvolve  enunciados
sobre  as  salvaguardas  sobre  o
patrimônio  cultural,  natural  e
material.

  Nos  documentos  da  Unesco  do
período  apresenta-se  a  esfera
política ideológica, como também
outras  instituições



transnacionais,  ao  exemplo  do
Banco  Mundial.  Estabelece   um
confronto  implícito  com  os
países  do  Leste  Europeu,  do
Bloco  Socialista.  A  defesa  da
“liberdade  de  informação”,  dos
“direitos  às  minorias”,  como
também  o  acesso  universal  à
educação  manteve  “dois  pesos  e
duas  medidas”,  uma  vez  que
serviram como “guerra ideológica
e  cultural”  contra  os  países
chamados  “comunistas”,  servindo
como  plataforma  programática  da
“democracia  ocidental”  para
divulgação  das  mazelas
ditatoriais nesses países contra
os direitos humanos. Serve nesse
sentido  como  um  contraditório
instrumento  eficaz  do
imperialismo,  em  sua  dimensão



cultural,  uma  vez  que  as
atrocidades ocorridas nos países
imperialistas,  os  golpes
políticos  e  ditaduras  militares
apoiadas  pelos  Estados-membros
na América Latina, assim como as
desigualdades  sociais
decorrentes  do  próprio  sistema
econômico  nunca  tiveram
centralidade  nas  campanhas  da
Instituição.

 A  década  de  1960,  no  entanto,
intensificou  o  aguçamento
político  não  somente  decorrente
da  Guerra  Fria,  mas  também  por
causa  dos  processos  de
independência  ocorridos  em
países africanos e asiáticos, as
manifestações por direitos civis
nos  EUA,  as  mobilizações  de
estudantes e operários na Europa



(maio  de  68)  e  países  latino-
americanos,  e  as  situações
revolucionárias  abertas  na
América Latina.

O  quadro  internacional,  e
latino-americano  em  especial,
podemos  caracterizá-lo  como
situação  revolucionária  aberta,
com  ritmos,  intensidades  e
formas  políticas,  que  se
manifestam  nos  países  chamados
“periféricos”  e  também  nos
centros  imperialistas.
Intensifica-se o final da década
de  1960  como  de  nítida  diretriz
anti-imperialista.

A  crise  política  internacional
desdobra-se  na  crise  ideológica
das  formulações  das  teorias  do
desenvolvimento vigentes desde o



final  da   II  Guerra  Mundial.
Como  lembra  Mattelart,  a
modernização  proposta  pelas
agências  imperialista  equivalia
à  ocidentalização,  “uma  versão
requintada  dos  programas
etnocêntricos  de  assimilação
cultural”[26].  Seria  a  falência
da crença em um progresso linear
e  infinito,  dos  paliativos
sucessivos  oferecidos  pelos
povos:  “a  única  saída  para  o
dito  subdesenvolvimento  é
percorrer,  uma  a  uma,  as  etapas
pelas  quais  atravessaram  os
grandes  países  ditos
desenvolvidos.  De  acordo  com
essa  crença,  a  inovação  social
deve  se  dirigir  do  centro  para
as  periferias.”.  Nesse  sentido
não  haveria   lugar  para  as



culturas  locais  das  quais  se
contestava  sua  capacidade  de
inovação.  “Estigmatizadas  como
tradicionais,  elas  são
consideradas  pela  engenharia
social  como  um  obstáculo  no
curso  da  modernidade  segundo  o
padrão estadunidense”[27].

Para  nossos  objetivos,
interessa-nos a questão de fundo
para  a  política  externa
estadunidense.  Basicamente,  a
derrota  que  sofrem  na  Guerra  do
Vietnã (1964-1975) constituiu na
opinião pública internacional um
grande  repúdio  ao  belicismo
estadunidense.  Por  outro  lado,
abriu-se  um  momento  particular
da  crise  capitalista
internacional  que  teve  como
sintoma  mais  imediato  a  chamada



crise do petróleo e a quebra da
paridade dólar/ouro. Esse quadro
despencou  sobre  os  republicanos
e  o  então  presidente  Richard
Nixon.  Por sua vez, a hegemonia
do  comércio  externo
estadunidense  era  questionada,
pelo  menos  desde  o  final  da
década  de  1960,  por  grupos
econômicos  alemães  e  japoneses.
Esse  contexto  leva  Nixon  a
restabelecer relações comerciais
com  a  China,  em  1972.   De
qualquer  modo,  tal   quadro
político  e  econômico,  agravado
com o Escândalo de Watergate, em
Washington  (D.C.)  que  levou  à
renúncia de Nixon (e a posse de
seu  vice,  Gerald  Ford)
possibilitou  o  retorno  dos
democratas  ao  governo  com  a



vitória  de  Jimmy  Carter
(1976-1980).

O  imperialismo  estadunidense
precisava  recuperar  sua  imagem
internacional  e,  internamente,
recompor  a  legitimidade
institucional,  abalada  com  a
Guerra  do  Vietnã  e  o  Escândalo
de  Watergate.  A  prioridade  da
política  externa  passou  então  a
definir-se  pela   política  dos
direitos  humanos  que  teve  como
principal  característica  as
pressões internacionais sobre os
governos  ditatoriais  latino-
americanos,  no  sentido  do
estabelecimento  das  normas  e
instituições  democrático-
liberais,  além  das  pressões
contra  as  práticas  de  tortura  e
prisões  políticas.  No  Governo



Carter  foram  congelados  o
fornecimento de armamento para a
região, ao exemplo de Guatemala,
Nicarágua,  Chile  e  Argentina,  e
realizado  o  Tratado  Carter-
Carrijos  (agosto  de  1977)  sobre
o  retorno  em  1999  do  Canal  do
Panamá para esse país.

Nos  EUA,  por  sua  vez,
desenvolvia-se  um  período
recessivo  na  economia  com
falências  de  empresas  e  mais  de
12 milhões de desempregados.

O  discurso  democrático,  como  se
desenvolveu  no  país  dentro  da
ótica das camadas sociais médias
e  de  seu  núcleo  duro
(intelligentsia),  desenvolve-se
internacionalmente  a  partir  de
alguns pólos, na década de 1970.



A  política  de  Jemy  Carter,
presidente  norte-americano
(1974-1978),   sobre  os  direitos
humanos  desdobra-se  como
principal  elemento  das  pressões
internacionais  e  referência
contra  as  ditaduras  militares,
como  nos  países  latino-
americanos,  e  as  críticas  aos
países  do  Leste  Europeu.  Outra
ponta  desse  pólo  encontrava-se
na  social-democracia  européia,
em especial alemã. 

A  constituição  da  Comissão
Trilateral,  em  1973  e
coordenada   por  David
Rockfeller,  então  presidente  do
Chase Manhattan Bank, expressava
a  investida  norte-americana  no
sentido  de  renovar  a  velha
ideologia  do  “mundo  ocidental



livre”  (do  Doutrina  Trumam).  A
comissão  incluía   principais
empresários,  banqueiros   e
políticos  dos  EUA,  Europa
Ocidental  e  Japão.  O  objetivo
era  traçar  uma  estratégia
político-econômica comum para os
três  imperialismos:  “Entre  os
membros  norte-americanos
encontram-se  sete  presidentes
dos  principais   bancos  do  país,
os  presidentes  da  General
Motors, US Steel, ITT, IBM, etc.
Porém  o  mais  significativo  e
assombroso  não  está  no  enorme
poder  econômico  e  financeiro  da
Comissão, mas sim no fato de que
a  grande  maioria  dos  que  ocupam
postos-chave  na  administração
Carter são, também, por sua vez,
membros  da  Comissão  Trilateral.



O  próprio  presidente  Carter  o
foi  desde  o  início,  o  mesmo
ocorrendo  com  Brzezinski,  o
vice-presidente  Mondale,  o
secretário  de  Estado  Cyrus
Vance…”[28] .

O  quadro  político  e
internacional,  portanto,  teve
grandes transformações na década
de  1970,  com  alterações
acentuadas  na  abordagem  dos
órgãos  imperialistas,  como  a
UNESCO.  Nessas  condições  os
conceitos  de  cultura,
diversidade  cultural  e  direitos
culturais  sofreram  ênfases  e
modulações  temáticas  que
registram  os  momentos
diferenciados na luta ideológica
e  política  internacional  a
partir  de  problemáticas  e



contextos  históricos
diferenciados.

[1]  O  presente  texto,  embora
realizadas  algumas  mudanças,  em  seu
conteúdo  segue  o  artigo  apresentado
no  VI  Colóquio  Internacional  Marx-
Engels,  2012,  no  GT  Cultura,
Capitalismo e Socilalismo.

[2]  UNESCO.   Convenção  sobre  a
proteção  e  promoção  da  diversidade
das  expressões,  2005,  UNESCO.
Declaração  universal  sobre
diversidade  cultural.  2001.
Disponível  em
http://unesdoc.unesco.org/images/0012
/001271/127160por.pdf.  Acesso  em
6/11/2011.

[3]  UNESCO.   Convenção  sobre  a
proteção  e  promoção  da  diversidade
das  expressões,  2005,  UNESCO.



Declaração  universal  sobre
diversidade  cultural.  2001.
Disponível  em
http://unesdoc.unesco.org/images/0014
/001429/142919s.pdf.  Acesso  em:
03/09/2011.

[4]  UNESCO.  Declaración  de  México
sobre las políticas culturales. 1982.
Disponível  em:
http://portal.unesco.org/culture/es/f
iles/12762/112762/1329542/4031mexico_
sp.pdf/me  xico_sp.pdf.  Acesso  em:
10/11/2011.

[5] Katerina Setenou, L’Unesco et la
question de la diversité culturelle,
1946-2007.  Bilan  et  stratégies.
Paris: Unesco, 2007.

[6]  Armand  Mattelart:  Diversidade
cultural e mundialização. São Paulo:
Parábola,  2005;  Mundialização,
cultura  e  diversidade.  Revista



FAMECOS, Porto Alegre, nº31, dezembro
de 2006, p.12-19.

[7]  Mariella  Pitombo  Vieira,
 Reinventando  sentidos  para  a

cultura.  Uma  leitura  do  papel
normativo  da  UNESCO  através  da
análise da Convenção sobre proteção e
promoção  da  diversidade  das
expressões  culturais.  2009.  Tese  de
Doutorado  (Ciências  Sociais).
Faculdade  de  Filosofia  e  Ciências
Humanas  da  Universidade  Federal  da
Bahia

[8]  Em  outubro  de  2009,  a  UNESCO
contava  com  193  Estados-Membros,  07
membros associados e 02 observadores.
Alguns  membros  não  são  estados
independentes  e  outros  membros  têm
Comitês  de  organização  nacional  de
alguns  dos  seus  territórios
dependentes.  (vide  portal  …).
Antecessor da entidade foi o  Comitê



Internacional  de  Cooperação
Intelectual  (ICIC),    oficialmente
criado em 4 de janeiro de 1922, como 
órgão consultivo composto por pessoas
eleitas  com  base  em  suas
qualificações  pessoais.  Em  1925,  o
Instituto Internacional de Cooperação
Intelectual  (IIIC)  foi  criado  para
atuar como  agência executora para a
CICI.  Em  18  de  Dezembro  de  1925,  o
Bureau  Internacional  de  Educação
(IBE)  começou  a  trabalhar  como  uma
organização  não-governamental  a
serviço  do  desenvolvimento
educacional  internacional.  No
entanto,  o  trabalho  destas
organizações  foi  interrompido  com  o
início da Segunda Guerra Mundial.

[9] Sistema da Organização das Nações
Unidas, fundada em 1945, é integrado
por  seis  órgãos  principais:
Assembléia  Geral,  Conselho  de
Segurança,  Conselho  Econômico  e



Social,  Conselho  de  Tutela,  Corte
Internacional de Justiça e Secretaria
Geral.  Também  outros  16  órgãos
compõem a Organização, entre os quais
podemos  citar:  PNUD  –  Programa  das
Nações Unidas para o Desenvolvimento,
criado  em  1965  e  principal  órgão  de
assistência  técnica  da  Organização;
UNICEF – Fundo para Crianças, criado
em  1946  com  o  objetivo  de  realizar
socorro  maciço  às  crianças  e
adolescentes  vítimas  da  segunda
guerra  mundial,  passou  a  contribuir
com os governos nos serviços básicos
na área da saúde, nutrição, higiene,
ensino, controle de natalidade etc; 
UNU – Universidade das Nações Unidas,
em  conjunto  com  a  UNESCO,  criada  em
1973.  Como  instituições
especializadas  existem  16  entra  as
quais  destacam-se:   Organização
Internacional  do  Trabalho  (OIT-
criada  em  1922,  e  torna-se  primeira



instituições  especializadas  da  ONU),
FAO  –  Organização  das  Nações  Unidas
para  a  Alimentação  e  Agricultura),
OMS  –  Organização  Mundial  de  Saúde,
FMI – Fundo Monetário Internacional,
Banco Mundial.  

[10]Caberia  a  discussão  crítica  e
contextualização  histórica   dos
conceitos  e  princípios  liberais
norteadores da referida Declaração..,
como também a sua mutação ao longo da
discussão  que  aqui  nos  propomos.  No
entanto, como escapa demais de nosso
tema,  preferimos  indicar  essa
discussão  nos  seguintes  autores  e
obras: (…). 

[11]  In: Roque Laraia, O conceito de
cultura, p. 19.

[12]  Armand Mattelart,  Diversidade
cultural e mundialização, São Paulo:
Parábola, 2005, p.54



[13]  Armand Mattelart,  Diversidade
cultural e mundialização,  São Paulo:
Parábola, 2005, p.56-7.

[14] Vide: Katerina Setenou, L’Unesco
et  la  question  de  la  diversité
culturelle,  1946-2007.  Bilan  et
stratégies.  Paris:  Unesco,  2007.

 Mariella  Pitombo  Vieira,  
Reinventando sentidos para a cultura.
Uma  leitura  do  papel  normativo  da
UNESCO  através  da  análise  da
Convenção  sobre  proteção  e  promoção
da  diversidade  das  expressões
culturais.  2009.  Tese  de  Doutorado
(Ciências  Sociais).  Faculdade  de
Filosofia  e  Ciências  Humanas  da
Universidade Federal da Bahia

[15]Sobre  o  desenvolvimento  do
conceito entre o século XVI-XIX, vide
Williams, Palavras-chave.

[16]Em  1990  a  Conferência  Mundial



sobre Educação realizada em Jomtien,
na  Tailândia,  lançou  um  movimento
global para oferecer educação básica
para  todas  as  crianças,  jovens  e
adultos.  Dez  anos  depois,  no  Fórum
Mundial de Educação de 2000 realizado
em  Dakar  (Senegal),  os  governos
membros se comprometeram em alcançar
a  educação  básica  para  todos  até
2015.

[17]  Na  sequência  do  Relatório
MacBride,  a  UNESCO  introduziu  a
Sociedade da Informação para Todos, o
programa  às  Sociedades  do
Conhecimento e a criação da Sociedade
da Informação em 2003 (Genebra) e em
2005 (Tunis).

[18]  UNESCO.  Pacto  internacional
sobre  direitos  civis  e  políticos.
1966b.  Disponível  em:
http://www.cidadecirtual.pt/acnur/ref
world/refworld/instrumente/detent/civ

http://pt.wikipedia.org/wiki/Tail%C3%A2ndia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Dakar
http://pt.wikipedia.org/wiki/Senegal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Genebra
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tunis


pot_p.htm Acessado em: 02/11/2011.

[19] UNESCO. Declaração de princípios
da cooperação cultural internacional.
1966a.
http://direitoshumanos.gddc.pt/Direit
osHumanos/13_20/IIIPAG3_20.1.htm. em:
02/11/2011.

[20]  UNESCO.  Declaración  de  México
sobre las políticas culturales. 1982.
Disponível  em:
http://portal.unesco.org/culture/es/f
iles/12762/112762/1329542/4031mexico_
sp.pdf/me  xico_sp.pdf.  Acesso  em:
10/11/2011.

[21]  Idem, op.cit.,p.14-5.

[22]   Raymond  Williams,   Marxismo  y
literatura,   Buenos  Aires:  Las
Cuarentas,  2009,  especialmente  no
capítulo I, Cultura, p.32-64.

[23]Raymond Williams, Cultura, Rio de



Janeiro: Paz e Terra, 1992, p.13.

[24]    Raymond Williams,  Marxismo y
literatura. 1979, p.91.

[25]   Raymond Williams,  Marxismo y
literatura,  p.112-3.  

[26] Armand Mattelart, Mundialização,
cultura  e  diversidade.  Revista
FAMECOS, Porto Alegre, nº31, dezembro
de 2006, p.13.

[27][27]   Armand  Mattelart,
Mundialização, cultura e diversidade.
Revista FAMECOS, Porto Alegre, nº31,
dezembro de 2006, p.13

[28]  A.  Sist   e  G.  Iriarte,   “Da
segurança  nacional  ao
trilateralismo”,   In:  A  trilateral,
nova  fase  do  capitalismo  mundial”,
Petrópolis, Vozes, 1979,   p.79.


