
Florestan
Fernandes:
universidade
pública, marxismo e
revolução
 

Florestan  Fernandes  faz  parte  e
expressa  um  período  do
pensamento social brasileiro, em
especial  o  acadêmico
sociológico,  no  qual  a
universidade pública como espaço
social   concentrou  energias  no
sentido  de  (a)  compreender  a
especificidade  da  sociedade
brasileira,  de  sua  formação
colonial, escravista e integrada

https://marxismodebateecritica.org/florestan-fernandes/
https://marxismodebateecritica.org/florestan-fernandes/
https://marxismodebateecritica.org/florestan-fernandes/
https://marxismodebateecritica.org/florestan-fernandes/
https://marxismodebateecritica.org/florestan-fernandes/


de maneira subalterna ao modo de
produção  capitalista,  (b)  com
diversos  matizes  políticos  e
ideológicos,  apresentou
alternativas  à  subalternidade  e
dependência  do  país,  e  (c)
procura  superar   uma  escrita
social  então  marcada  pelo
ensaísmo. 

Em  decorrência  da  ditadura
militar,  para  Fernandes,  essa
universidade  que  ele  e  outros
intelectuais projetavam e que se
ancorava  em  uma  perspectiva  de
nação, autônoma e independentes,
foi  completamente  aniquilada.
Sofreu  transformações  negativas
em relação ao projeto inicial de
universidade  porque
especialmente  alçando  aqueles
que  ascenderam  na  carreira



acadêmica  em  razão  do  regime
político  de  então.  Para  ele  e
outros,  ocorreu  o  afastamento
compulsório  de  sua  atuação,  a
partir  de  então  estabelecendo
uma  atividade  intelectual
isolada.

Mas  me  parece  que  existe  em
Florestan  uma  contradição  de
fundo  que  lhe  atravessou  a  sua
atividade  intelectual:  o
intelectual  acadêmico  ancorado
em  uma  perspectiva  socialista
advinda  da  juventude,  e
posteriormente dela separada com
sua  “institucionalização”
acadêmica,  e  a  impossibilidade
de  articular  essa  perspectiva
organicamente  a  um  projeto
político.



O espaço acadêmico de Florestan

Florestan  e  muitos  de  seus  ex-
alunos constituíram o que veio a
se  chamar  “sociologia
paulista”,   na  Universidade  de
São  Paulo  (USP),  a  partir  da
década  de  1950[1].  Deste  espaço
produziram-se  importantes
estudos  sobre  a  formação  social
brasileira:  as  especificidades
do  modo  de  produção  no  país,  a
integração do negro na sociedade
capitalista,  além  de  estudos
sobre   a  industrialização,  a
“mentalidade”  do   empresariado
(burguesia  nacional)  e  a
formação  e  consciência  do
operariado.  E  aí  teve  papel
fundamental  o  Centro  de  Estudos
da  Sociologia  e  do  Trabalho
(CESIT),  coordenado  por



Florestan.  Temas  como
“populismo”,  “dependência
estrutural”  e  classes  sociais
foram  conceitos  importante
desenvolvido  pela  “sociologia
paulista”  e  que,  em  meio  a  uma
forte  investigação  empírica,
articulou  aqueles  temas  à
maneira subordinada como ocorreu
a  integração   do  país  aos
centros  imperialistas.  Dessa
discussão  surgiram  as  primeiras
críticas  às  perspectivas

 nacional-desenvolvimentistas
que  nortearam  a  visão  do  Centro
de  Estudos  para  o  Progresso  da
América  Latina  (CEPAL)  em  sua
primeira  fase  e  as  teses  do
Partido  Comunista  Brasileiro
(PCB).

Florestan  Fernandes  nasceu  na



capital  paulista  em  22  de  julho
de  1920.  Sua  mãe,  portuguesa,
trabalhava  como  empregada
doméstica  e,  mais  tarde,  como
empregada  em  padaria.  Desde
pequeno  trabalhou  pela
sobrevivência. Engraxate, depois
copeiro  de  bar,  mais  tarde
vendedor de remédios. Os estudos
foram  comprometidos  por  essa
condição  social;  não  conseguiu
terminar o curso primário. Sobre
esse  período  da  vida,  disse
Florestan:  “Eu  nunca  teria  sido
o  sociólogo  em  que  me  converti
sem  o  meu  passado  e  sem  a
socialização  pré  e  extraescolar
que  recebi,  através  das  duras
lições da vida”[2].

Aos  17  anos,  incentivado  por
amigos,  realizou  o  então  curso



de  madureza  (conhecido  depois
como  supletivo)  e,  entre
1941-1944,   fez  o  curso  de
Ciências Sociais na USP. Em 1947
tornou-se mestre em Sociologia e
Antropologia,  quando  iniciou  a
carreira  docente  na  USP;
doutorou-se  em  1951  e  tornou-se
livre-docente  em  1953.  Após  o
golpe  empresarial-militar  de
1964,  foi  lecionar  entre
1965-1966  na  Universidade  de
Columbia (Nova York, EUA), volta
para  o  país  e,  em  1969,  a
ditadura  lhe  impôs  a
aposentadoria  compulsória  na
USP, junto com diversos colegas.
Foi  para  a  Universidade  de
Toronto  (Toronto,  Canadá)  como
professor-visitante  entre
1969-1972,  quando  volta  ao



Brasil.

 Faleceu  em  10  de  agosto  de
1995.  Considerado  um  marco  na
sociologia  no  país,  a  sua
perspectiva  socialista  ficou
demarcada  a  partir  da  década  de
1970.  Foi  o  período  em  que
estava  em  isolamento  acadêmico,
e  quando  a  intelectualidade
universitária  e  setores  da
esquerda  passaram  a  se
concentrar no campo restrito das
liberdades  políticas  e,
especialmente,  da
redemocratização  do  país  em
torno  do  então  Movimento
Democrático  Brasileiro  (MDB).  O
combate  político  no  campo  das
ideias terminou por levá-lo a se
eleger  deputado  (constituinte)
federal  pelo  Partido  dos



Trabalhadores  (PT)  em  1986  e  se
reeleger em 1989.

 O  caminho  político  no
trotsquismo e o percurso teórico
acadêmico

Importa destacar que durante seu
período  acadêmico  inicial,
Florestan  recebeu   forte
influência  do  trotsquismo,
quando passou a militar no então
Partido  Socialista
Revolucionário  (PSR)[3].  Por
volta  de  1942-1943,  Florestan
tinha  conhecido,  na  antiga  A
Folha  da  Manhã,   Hermínio
Sacchetta,  então  dirigente  do
PSR  e  ex-dirigente  da  Regional
São  Paulo  do  PCB.   Sacchetta  
era  secretário-geral  do  jornal.
 “Ele  sentia  grande  simpatia



pelos  jovens  da  Faculdade  de
Filosofia,  Ciências  e  Letras  e
abriu  o  seu  encantador  sorriso,
ao  saber  que  eu  estudava
Ciências Sociais e estava no fim
do  bacharelado.  Passei  a  ser
incluído  no  seu  auditório  de
rotina  e  convidado  para
conversar  com  ele  em  sua
sala.”[4].  Em  1943  tornou-se
 militante   na  célula  a  que
pertenciam  o  Sacchetta,  Rocha
Barros,  Plínio  Gomes  de  Mello,
Vítor  de  Azevedo  e  José
Stacchini.   Ele  se   manteve  na
militância  até  o  início  da
década  de  1950.  “Aí  os  próprios
companheiros  acharam  que  não
seria  conveniente  que  eu
desperdiçasse  o  tempo  em  um
movimento  de  pequeno  alcance,



quando  podia  me  dedicar  a
trabalhos  de  maior  envergadura
na  universidade.  O  Sacchetta,
que era um homem esclarecido, me
aconselhou:  “É  melhor  você  se
afastar  da  organização  e  se
dedicar  à  universidade,  que  vai
ser  mais  importante  para
nós”[5].

Seu  pensamento  estava  orientado
pelo  funcionalismo,  ou  seja,
pelos  conceitos  de  “função
social”,  “anomalias  sociais”,
“coesão social” que são próprios
da  tradição  francesa  da  escola
durkheimiana (Émile Durkheim). É
uma  primeira  fase  de  sua
formação.  Nesse  período,  com  a
supervisão  de  seu  mestre
Fernando  de  Azevedo,  estudou  a
reconstituição  da  organização



 dos tupinambás. Daí, elaborou A
organização social dos tupinambá
(1949),  que  lhe  possibilitou  o
título  de  mestre  em  Ciências
Sociais, na Escola de Sociologia
e  Política,  e   que,  na
continuação  das  investigações
sobre esse tema, se desdobrou em
sua  tese  de  doutorado,  com  A
função  social  da  guerra  na
sociedade  tupinambá  (1952),  na
Faculdade  de  Filosofia  Ciências
e Letras da USP.  A base teórica
de Florestan também se expressou
na  perspectiva  weberiana,  com
conceitos  como  “tipo  ideal”,
“racionalidade”,  “motivação”,
“ação  social”,  “estamentos”  e
“patrimonialismo”.  Especialmente
verificamos  essa  chave  teórica
em  suas  obras  sobre  o  negro  na



sociedade  de  classes  e  nas
pesquisas  sobre  a
industrialização.

Fernandes  foi  uma  espécie  de
ponte  entre  um  conhecimento
transmitido  por  professores
estrangeiros  (Fernand  Braudel,
Levy  Straus,  Roger  Bastides  e
outros)  na  constituição  da  USP
(1935)  e  sua  aplicação  na
pesquisa  de  campo,  de  maneira  a
sintonizá-lo  com  as
problemáticas  nacionais  e
locais.  Segundo  ele,  a  tradição
universitária  nas  Ciências
Sociais  ocorrera  com  um  ensino
de alto nível acadêmico, mas tal
padrão  educacional  estava
desvinculado  das  “nossas  ânsias
de  aprendizagem  e  não
correspondia  às  nossas



necessidades  socioculturais”.
Essa  tradição  limitava-se  à
formação do scholar, ao invés de
uma  “intelectualidade
militante”, afeita aos problemas
nacionais:  “aquele  ensino  não
preparava  o  estudante  para
nenhuma  carreira  e  muito  menos
para a carreira científica”[6].

Vejamos  o  que  Florestan  relata
em  carta  de  1967  à  socióloga
Bárbara  Freitag:  “Além  dos
autores  que  mencionou,  recebi  a
influência  de  vários  outros.  Da
Alemanha,  li  muito  Dilthey,
Cassirer,  Windelband  e  Hessen;
entre  os  sociólogos,  aproveitei
muitas das ideias de Tõnnies, de
Simmel  e  de  Max  Weber.  Mas
também  li  outros  autores,
principalmente  Sombart,  von



Wiese,  Openheimer  e  Thurnwald.
Quanto  à  França,  estudei
meticulosamente Comte, Durkheim,
Simiand,  Mauss  e  Levy-Bruhl.
Também  li  com  interesse  e
aproveitei  Halbwachs,  Maunier,
Bougie,  Davy,  Gurvitch,  Gastón
Richard,  Tarde  etc.,  e  tanto  Le
Play  como  vários  dos  seus
discípulos  (Descamps,  Roux,
Demolins  entre  outros).  Da
Inglaterra  li  e  aproveitei  o
quanto  pude  de  Spencer  (e
através  dele  dos  organicistas
europeus),  Stuart  Mill,
Hobhouse,  Ginsperg  e  Silberman.
Da Itália, principalmente Pareto
e  os  estatísticos  demográficos.
Dos  Estados  Unidos,  li  quase
todos os autores importantes, de
Giddings,  Ward,  Small,  Sumner,



Ross,  Park,  Burgess,  Sorokin,
Znaniecki,  Thomas,  Mead,  a
Parsons, Merton, Levy etc. Seria
difícil  dizer  quais  foram  as
influências  principais.  Por
ordem,  de  magnitude,  poria  em
primeiro  plano  e  com  grandeza
análoga  Durkheim,  Marx  e
Mannheim.” [7]

O  intelectual   considera  que
absorver essas influências teria
sido   muito  pessoal,  aí  se
localizaria  a  razão  para
explicar  porque  ele  “não
conseguiu   levá-las  tão  longe
quanto  seria  possível”.  Doutro
lado,  seria  bom  ressaltar  que
sempre  valorizei  o  conhecimento
das  ciências  afins,  procurando
informar-me  quanto  ao



desenvolvimento da antropologia,
da  economia,  da  psicologia
social e da política.

A educação e a pesquisa, por sua
vez,  seriam  condições
indispensáveis  para  o
desenvolvimento  nacional  e
autônomo,  o  que  tornava  mais
crucial  a  tarefa  de  ultrapassar
a  debilidade  daquela  tradição
estrangeira. Dizia ele:

“Ninguém pode ignorar que é no
setor do pensamento científico e
tecnológico que o progresso das
nações  desenvolvidas  se  mostra
mais  rápido.  Se  quisermos
atenuar ou superar a distância
que nos separa dessas nações, o
caminho  é  um  só  –  conquistar
pleno  domínio  das  técnicas



sociais modernas, entre as quais
se  incluem  o  pensamento
científico  e  a  tecnologia
fundada  na  ciência”[8]

 Portanto,  o  sociólogo  demarcou
essa  tradição  acadêmica  em
formação  em  torno  de  um  projeto
de  universidade  que  viesse  dar
apoio  à  constituição  de  uma
nação  independente  e  autônoma.
Por  essa  razão,  não  é  demais
afirmar  que  sua  prática
acadêmica  se  encontrava,  ainda
na década de 1950, envolvida por
uma  forte  ideologia  de  cunho
nacional-desenvolvimentista,
embora  nunca  tenha  concordado
com essa caracterização.

Por  enquanto,   penso  como  um



conjunto  a sua produção  que se
estende   de  1946   a   1967.  Não
estou   afirmando  que   1967  
corresponda   a  um  ponto  de
inflexão   na  produção   de
Florestan  Fernandes.  Parece-me,
mais,  que   1967   marcaria  o
coroamento   de  um   esforço
interpretativo,  em que  ele já
é capaz de demarcar com precisão
metodológica,   conceitual  e
teórica  uma  problemática
inovadora,  na  qual  vinha
trabalhando  desde   1955,   pelos
dados  de  que  disponho   até  o
momento.   O  que  estou  
apontando  é que seus textos de 
1967   como   que  concluem  a
construção   do   que   ele
provavelmente  chamaria  de
esquema  teórico   de  referência  



para a explicação do  Brasil  e
do  
subdesenvolvimento/dependência/h
eteronomia.   Deste  esquema,  ele
fornece  as  primeiras  indicações
em   1955   (em  termos  de
“dependência  cultural”)  e  já
expressa  descobertas  decisivas
para  elaborá-lo  desde  os  textos
de  1959  (formuladas enquanto 
“estado   de  dependência
fundamental”   e  como  
“heteronomia   econômica,
política  e  social  dos  países
subdesenvolvidos”)  e  de  1960 
(quando   formula   que   a  
dependência   econômica   é  a
responsável  pela  heteronomia  
ideológica   e  moral,  quando
vincula  a  possibilidade  de  
desenvolvimento  



fundamentalmente  à  dinâmica  das
relações  entre   as  classes
sociais e quando  entende  que o
desenvolvimento  autônomo  das
nações dependentes  supõe  como 
necessidade  a  aceleração  da 
revolução  social por  que  vêm
passando).  Em   1965   e  1967,  
completa  a  sua  definição  de
capitalismo dependente, então já
como  um  conceito,   articulado  a
toda  uma  elaboração  teórica  e
avança  significativamente  na
pesquisa  sobre  as  classes
sociais  sob  o  capitalismo
dependente. [9]

Em Florestan, nas  suas obras do
período,  de  alguma  maneira  se
apresentava  dimensões  do
marxismo,  mas  estavam  mediadas
ecleticamente  com  muitas



categorias  decorrentes  da
sociologia  clássica.  Essa  foi
uma  característica  que  se
apresentou   na  “sociologia
paulista”,  em  intelectuais  como
Ianni, Cardoso, Singer, Weffort,
Leôncio  Rodrigues  e  outros,  com
 maior  predileção pela simbiose
entre Marx e Weber.

Então,  podemos  compreender  que
ainda  no  início  da  docência  na
USP (1947), Florestan teve forte
influência  trotsquista.  Foi  o
período  em  que  traduziu  o  texto
de  Marx[10]  (…).  Mas  é  difícil
entender  até  que  ponto  essa
influência permaneceu ou foi tão
profunda  no  pensamento  de
Fernandes.  É  uma  análise
interessante  compreender  de  que
maneira  a  influência  de  Trotsky



lhe acompanhou no período de sua
afirmação intelectual, na década
de  1950  e  posterior.  Como
estudante  conhecia  as    teorias
sociológicas  (burguesas),  como
está  registrado  em  seu  trabalho
sobre  os  tupinambás.  Depois,
como  docente,  as  exigências  de
cátedra  lhe   obrigavam
desenvolvê-las.  Marx,  nesse
sentido,  era  uma  das  três
teorias básicas sociológicas, ao
lado  do  método  funcionalista  e
da  sociologia  compreensiva.  Ao
lado  dessa  questão  teórico-
metodológica,  que  certamente  o
levava  para  uma  perspectiva
eclética,  teve  sem  dúvida  a
própria   dinâmica/ritmo  de
trabalho  que  aquela  
universidade  pública  em



afirmação lhe impunha. 

 O  que  podemos  então  considerar
é  que  a  perspectiva  do
desenvolvimento  desigual  e
combinado,  o  combate  ao
frentepopulismo  e  a  opção  pela
radicalidade  revolucionária
socialista  estarão  presentes  no
intelectual  a  partir  da  década
de  1970,  em  várias  de  suas
obras.

A radicalização do pensamento de
Florestan: o retorno ao marxismo
revolucionário

 Suas obras da década de 1970 e
1980,  por  sua  vez,   expressaram
seu  deslocamento  teórico,
quando,  embora  mantendo
conceitos  funcionalistas  e  da



sociologia  compreensiva
weberiana,  tiveram  como  eixo
central   uma  perspectiva
marxista  e  leninista,  como  se
verifica  em  alguns  de  seus
títulos:  Capitalismo  dependente
e  classes  sociais  na  América
Latina  (1973),  A  revolução
burguesa  no  Brasil  (1975),  Da
guerrilha  ao  socialismo:  a
Revolução  Cubana  (1979),
Movimento  socialista  e  partidos
políticos  (1980),  O  que  é
revolução  (1981),  A  ditadura  em
questão  (1982),  Nova  república
(1986).

 Cabe  destacar  que  esse
deslocamento  teórico  de
Fernandes não foi uma realização
isolada  que  possa  ser  atribuída
exclusivamente  a  um  pensamento



genial  ou  brilhante.  Sua
capacidade  teórica  foi
importante  em  suas  novas
formulações,  mas  devemos
considerar  que  tal  deslocamento
teórico  ocorreu  por  um
interstício  político  e
ideológico relacionado ao quadro
histórico  que  se  abriu  com  a
contra  revolução  preventiva,
como  ele  próprio  caracterizou,
ocorrida  com  o  golpe
empresarial-militar  de  1964  no
Brasil, e  em outros países sul-
americanos.

Aquele  então  novo  quadro
político abriu uma radicalização
à  esquerda  do  PCB,  de  diversas
organizações  e  partidos,  como
também  ocorreu  com  setores  da
intelectualidade  brasileira[1].



Uma  redefinição  crítica  contra
muitas  teses  políticas  sobre  o
“desenvolvimentismo
nacionalista”,  que  eram
hegemonicamente  defendidas  e
propagadas  por  nacionalistas  e
pelos  Partidos  Comunistas,
inclusive  no  Brasil.
Empiricamente ficara demonstrada
a  debilidade  da  “burguesia
nacional”  brasileira  como
sujeito  da  constituição  de  uma
nação  autônoma.  Ao  contrário,
como demonstrara a clássica obra
de René Dreiffus[11], as frações
mais  significativas  da
“burguesia  brasileira”
compuseram  com  os  militares  e  o
imperialismo  o  golpe  de  Estado
de  1964,  por  meio  de
instituições  como  IPES  –



Instituto  de  Pesquisa  e  Estudos
Sociais  –  e  IBAD  –  Instituto
Brasileiro de Ação Democrática.

 No  plano  pessoal  fica
evidenciado  o  significado  dessa
ruptura  política  que  incidiu  em
um  projeto  de  universidade  que
Florestan defendia. Ele passou a
analisar  atentamente  o  caminho
da “contra revolução”, no Brasil
e na América Latina e, também, a
maneira  como  ela  se  entronizava
na universidade pública. Período
esse  que  significou  penoso
isolamento  intelectual  mas,  ao
nosso  entender,  o  determinante
conjuntural  para  a  expressão
definitiva  de  sua  radicalização
teórica.  Sua  definição  enquanto
intelectual marxista, embora não
tenha  abandonado  os  recursos



sociólogos  das  décadas
anteriores,  tornou-se  o  traço
principal  da  obra  de  Florestan
Fernandes.

Fernandes  relata  um  período  de
sua  vida  que  o  levou  ao
isolamento  intelectual.  Qual  a
base  dessa  contradição  que  o
levou  ao  isolamento?  Em  termos
estruturais,  a  ditadura  militar
consolidava um projeto econômico
e político de integração ao modo
de produção capitalista mundial,
de  maneira  subordinada  e
dependente.  Os  desdobramentos
desse  projeto  foram  verificados
no  âmbito  universitário,  que
requereu  isolar  e  afastar   dos
seus  espaços  o  que  existisse  de
pensamento  crítico  e  de
resistência ao regime. É patente



na  fala  de  Fernandes,  “eu  vi
amigos  e  companheiros  que  nem
sequer  se  lembravam  de  mim”.
Como se sabe, foi um período de
redefinição de poderes dentro da
universidade  e,  ao  mesmo  tempo,
de  sedução  de  setores  da
intelectualidade  acadêmica.  E
cabe outra passagem de Fernandes
nesse  sentido,  sobre  a
universidade:

“… A universidade brasileira, de uma
forma geral, cresceu muito, e não se
pode negar que o trabalho intelectual
se  tornou  mais  sofisticado,  mais
sério,  mais  produtivo.  A  crise
intelectual  vem  do  fato  de  que,  na
relação  entre  uma  universidade  que
tinha  avançado  muito  e  o  espírito
reacionário  das  classes  possuidoras
na  sociedade  brasileira,  nessa
relação  a  reação  conseguiu,  pela



primeira vez, depois de 64, penetrar
nos muros da Universidade. E penetrou
através  de  seus  baluartes  internos,
que  estão  nas  profissões  liberais,
nos  vários  campos  de  ensino  e  de
trabalho  intelectual,  que  realmente
eram os alicerces da contra-revolução
dentro da universidade. […].”[12]

Em  meio  às  dores  do  parto
integrou-se  ao  ascenso  ocorrido
na  luta  de  classes  no  final  da
década  de  1970.  Esta  situação
abrira  para  ele  uma
possibilidade  concreta  de
confronto com a ditadura militar
e  um  momento  decisivo  para
constituição  de  um  movimento
socialista  revolucionário.
Constituíram-se  partidos  que
criticavam  os  equívocos
aliancistas dos PCs, denunciavam



e  demarcavam  campo  com  a
intelectualidade  liberal.  Foi  o
momento  em  que  o  intelectual
Fernandes  transformou-se  em
socialista e engajado, retomando
o  elo  perdido  em  sua  juventude,
na  época  do   PSR.  Esse  elo  foi
reencontrado,  depois  das  duras
condições  que  o  afastaram  da
academia no período da  ditadura
militar,  especialmente  em  razão
 do  ascenso  dos  movimentos

sociais e trabalhista no país.

 Esse  aspecto  crucial  nos
interessa.  Florestan  Fernandes
vivenciara  a  construção  da
universidade  e  da  sociologia
paulista,  desde  a  década  de
1940,  projetando-se  como
renomado  pesquisador,
desenvolvendo  eixos  de  pesquisa



coletiva,  formando  docentes  e
pesquisadores,  procurando
constituir  espaços  de
autonomização  da  produção
científica em relação às classes
dominantes,  e  nesse  sentido  sua
luta  pela  Escola  Pública.  Na
década  de  1970,  os  espaços
acadêmicos  estiveram  fechados  a
ele,  seu  isolamento  intelectual
estava definido, e seu retorno à
docência  transformou-se  em
tensão  e  sofrimento.  Por  essa
razão  a  afirmação  sobre  o
intelectual  que  se  identifica
com o proletariado: 

“Numa  sociedade  de  classes,  se  a
classe  trabalhadora  não  amadurece
politicamente,  se  não  se  desenvolve
como  classe  independente,  o
intelectual que se identifica com ela



não pode ser instrumental para nada.
A  menos  que  ele  queira  ser
instrumental  para  as  suas
inquietações,  para  o  seu  nível  de
vida,  para  um  trabalho  pessoal
criador. Mas, se você vai além disso,
você  se  esborracha.  O  que  aconteceu
comigo  foi  que  eu  me  esborrachei  e
daí o fato de que, até hoje, não me
conformo  com  o  nosso  padrão  de
radicalismo e de socialismo” [13]

 A revolução burguesa no Brasil e
a  radicalização  para  uma
perspectiva  marxista

 A  referência  principal  para  a
análise  de  sua  radicalização
encontra-se  na  obra  A  revolução
burguesa  no  Brasil,  na  qual  o
sociólogo  apresenta  uma  análise
estrutural-histórica  sobre  o
surgimento  e  desenvolvimento  do



capitalismo  no  país.
Especialmente na última parte do
livro, observamos claramente sua
disposição  em  realizar  uma
análise  orientada  pela
perspectiva  do  desenvolvimento
desigual  e  combinado,  inclusive
citando  em  sua  bibliografia  a
obra  de  Trotsky.  Seu  ponto  de
partida  é  a  compreensão  sobre
“revolução”,  sustentada  em  duas
dimensões,  revolução  política  e
revolução  estrutural.  Para  ele,
a  revolução  burguesa  teria  se
desenvolvido  a  partir  do  final
da  escravatura.  A  obra  começa
nos  parâmetros  funcionalistas  e
é  encerrada  em  uma  nítida
perspectiva  marxista,  isto
porque  esse  trabalho  foi
desenvolvido em vários períodos.



Além  de  mostrar  nitidamente  o
tensionamento  e  desenvolvimento
no pensamento do autor, ela é a
base  de  sustentação  para  sua
reflexão política posterior.

 Florestan  repensou  o  conceito
de  “revolução  burguesa”  nos
marcos  da  sociedade  de  classes
configurada  com  o  capitalismo
dependente  e  subdesenvolvido,
que  não  apresentaria  as  mesmas
características  dos  países
capitalistas  europeus,  em
particular  França  e  Inglaterra.
Sob  a  égide  do  colonialismo
(escravismo  colonial,  para
Gorender)  e,  em  seguida,  do
imperialismo,  o  capitalismo  no
Brasil  havia  se  desenvolvido
tardiamente.  Os  latifundiários
escravistas  não  incorporavam,



para  Florestan,  a  lógica
capitalista,  mas  se  orientavam
por  outra  “racionalidade“,
chamada  por  ele  de
“patrimonialista“.  Aqui  se
verifica  preocupações  com  eixos
metodológicos  que,  décadas
antes, apresentavam-se em Sérgio
Buarque  de  Holanda,  com  seu
clássico  Raízes  do  Brasil
(1930),  no  qual  utilizava  pela
primeira  vez  na  literatura
sociológica  brasileira  os
conceitos  weberianos  de
“patrimonialismo”,  significando
a  extensão  dos  interesses  das
famílias  agrárias  para  o  Estado
brasileiro  (Estado
patrimonialista).  É  daí  que  se
originam,  a  partir  da  expansão
de  relações  comerciais  na  época



imperial, os fazendeiros de café
e  os  imigrantes,  os  quais
começam  a  agir  segundo  uma
racionalidade  propriamente
capitalista, por isso o papel de
sujeitos da “revolução burguesa“
que se processou em nosso País. 

 O  caráter  autocrático  do  poder
burguês  no  país,  ou  seja,  que
não  seguiria  o  modelo  de  regime
democrático-burguês  clássico,
adviria  dessa  situação
particular de nossa formação, na
qual  a  “burguesia  brasileira”
estaria  determinada  pelo  crivo
do imperialismo; por outro lado,
não haveria resolvido o problema
agrário,  tornara-se  débil  e  sem
autonomia, e  sobredeterminada e
integrada  nos  mecanismos  do
capitalismo  internacional.  Essa



burguesia,  desta  maneira,
estaria  impedida  de  qualquer
arroubo  no  sentido  de  ampliação
dos espaços burgueses clássicos.
A  “contra-revolução  permanente”
é  um  conceito  que  surge  dessa
elaboração,  uma  vez  que  seria  a
forma  reativa  da  burguesia  em
situações  consideradas  de
perigo,  com  o  acirramento  da
luta  de  classes.  É  o  caso  do
golpe militar de 1964, entendido
pelo  autor,  como  uma
“contrarrevolução preventiva”.

 Florestan  analisa  ainda  o
espaço  do  projeto  de  abertura
que  iniciava  seu  movimento,  por
ele considerado como um processo
de  cooptação  pelo  regime  dos
setores  oposicionistas.  Esse
quadro surgia da crise econômica



e  política  na  qual  o  país
entrava naquele momento. Haveria
uma  natureza  “autocrático
burguesa” nesse movimento.

 As  condições  gestadas  pelo
capitalismo  monopolista,  no
entanto,  abriram uma nova etapa
na  luta  de  classes  no  país,  na
qual  o  eixo  não  seria  mais  uma
etapa da revolução burguesa, mas
sim a revolução socialista, pois
se  constituíra  uma  classe
trabalhadora  de  caráter
nacional.  Nos  últimos  trinta
anos,  especialmente  depois  de
uma  industrialização  maciça  com
tecnologia  avançada  e  intensiva
no uso do capital, a formação da
classe havia se acelerado. 

A  revolução  socialista  e  o



partido  revolucionário

 As  novas  condições  na  luta  de
classes  com  a  emergência  de  um
proletariado nacional exigiam do
“socialismo  revolucionário  e  do
comunismo”  colocarem-se  na
situação  de  classe  dos
proletários  e  caminhar  por
dentro  da  classe  para  fazer
parte  de  sua  vanguarda.  Para  o
sociólogo,  tratava-se,  nos
marcos  que  se  abriam  na  década
de  1980,  da  proletarização  de
partidos que antes só podiam ser
operários de nome, embora fossem
revolucionários  de  fato  e  de
direito,  por  defenderem  e
propagarem  doutrinas
revolucionárias  e  por  correrem
todos  os  riscos  que  isso
acarretava.  A  primeira



consequência  dessa
transformação,  que  os
socialistas revolucionários e os
comunistas não poderiam ignorar,
aparece  no  emprego  correto  da
ótica  do  socialismo
revolucionário  e  do  comunismo.
Fernandes é categórico: 

“… A lua-de-mel com a burguesia, com o
nacionalismo  burguês,  com  o
radicalismo  burguês  ou  com  o  que  se
queira  está  acabada,  chegou  a  seu
termo!  Não  se  trata  de  sair  dando
coices,  chifradas  ou  marradas,  de
ficar  na  ilusão  ingênua  do  ‘quanto
pior melhor’. Mas de estabelecer, como
parte da vanguarda da classe operária,
como  este  deve  manejar  a  luta  de
classes  com  objetivos  políticos  bem
marcados,  de  curto,  médio  e  largo
prazos,  e  para  impedir  que  os
antagonismos  existentes  só  produzam



dividendos  políticos  para  as  classes
dominantes.”[14]

 As  tarefas  do  movimento
revolucionário  seriam  nítidas:
proletarização  dos  partidos
operários  e  rompimento  com  a
perspectiva  aliancista.  Essa
posição do sociólogo refere-se à
“maldita” condução pela esquerda
brasileira  ao  aliancismo
político  que  historicamente  lhe
marca,  em  sua  posição  e  crença
de  que  seria  possível  a  aliança
do  proletariado  e  da  esquerda
socialista  com  setores  da
burguesia.  Os  efeitos  dessa
ilusão  foram,  como  se  sabe,
desastrosos  nos  anos  anteriores
ao golpe de 1964. Essa ideologia
“frentepopulista”,  que  consiste
em  desenvolver  a  linha  política



de aliança com setores burgueses
e liberais, na atualidade voltou
a  ter  seus  efeitos  devastadores
através  do  projeto  político
petista  e   também   um
frentepopulismo  “turbinado”  com
o surgimento do PSol.

Essa  demarcação  histórica  e
política,  de  acordo  com
Fernandes,  exigiria  dos
socialistas  revolucionários  e
comunistas  “tarefas
revolucionárias essenciais”, que
objetivariam pôr sua experiência
e  sua  visão  a  serviço  dos
proletários,  favorecendo  a
socialização  política
revolucionária  no  dia-a-dia  da
luta  de  classes,  a  constituição
de  quadros  treinados  e  “o
crescimento  seletivo  da  própria



vanguarda  da  classe”.  Ou  seja,
exigiria  converter-se  em
partidos  proletários  por  sua
composição, por sua orientação e
por  sua  prática  cotidiana.  Ao
mesmo  tempo,  também  exigiria  a
própria  educação  de  seus
quadros:  “seria  funesto  que  não
ocorresse  uma  proletarização  da
consciência  social  dos
revolucionários militantes e dos
partidos  revolucionários”.  Caso
contrário,  a  partir  de  certo
ponto, o proletariado caminharia
em  uma  direção  e  o  que  deveria
ser  o  partido  da  revolução
proletária  caminharia  em  outra.
Além  disso,  se  tal  condição  não
se  realizasse,  “o  partido
proletário  não  poderia  colocar-
se  momentaneamente  contra  a



classe,  se  as  circunstâncias  o
exigissem,  sem  perder  sua
confiança  e  sem  comprometer  sua
base  social  de  poder  real,  que
lhe  permite  agir  tática  e
estrategicamente  como  a
vanguarda  política  da  vanguarda
da  classe  na  luta  pela
revolução.”[15]

 A  estratégia  central:
“converter  a  ‘guerra  civil
oculta’  em  ‘guerra  civil
aberta’”.  De  maneira  semelhante
à  tática  do  Programa  de
Transição  (Trotsky),  Fernandes
considerava  que  haveria  que
combinar  as  reivindicações  mais
concretas e os pequenos combates
com  o  fortalecimento  da
consciência  revolucionária  do
proletariado.  Para  ele,  a



formação recente do proletariado
e  sua  heterogeneidade  não  havia
impedido, ao exemplo do caso das
greves do ABC do final da década
de  1970,  uma  incomparável
solidariedade  proletária.  Mas  a
dificuldade  se  encontrava
justamente  em  constituir  e
manter  uma  consciência
proletária  revolucionária  em
meio  ao  cerco  das  inúmeras
instituições  capitalistas,  além
das  pressões  e  lutas
imediatistas  presentes  no
cotidiano. 

 As  tarefas  seriam  duras  para  
os revolucionários no país, pois
um  partido  desse  porte  teria  de
perder  a  obsessão  pela
legalidade,  já  que  o  essencial
não  seria  esta,  embora  ele



devesse  sempre  bater-se  pela
legalidade,  mas  não  deveria
constituir  preocupação
principal.  A  “concessão  da
legalidade”,  pensava  o
sociólogo,  constitui  uma
autorização  para  funcionar  nos
limites  da  ordem  e  para  ser
punido  nas  “transgressões”,
implicaria  uma  tendência  à
 domesticação  política  e  à

socialdemocratização.  A  outra
está  na  redução  drástica  do
espaço  político  para  a  ação
revolucionária.  Essa  tendência
seria  tão  danosa  que  até  “a
educação das bases e dos quadros
no  conhecimento  da  teoria
socialista  revolucionária  e  do
comunismo,  bem  como  dos
clássicos  da  teoria



revolucionária,  é  negligenciada
ou  evitada,  largada,  por  assim
dizer,  pelo  partido  ao  azar  das
circunstâncias”[2].  Essa
tendência teria de ser combatida
com  persistência  e,  ao  mesmo
tempo,  dever-se-ia  procurar  as
formas  viáveis  (“elas  sempre
existem,  por  perigosas  ou
difíceis  que  sejam!”)  de
compensação  clandestina  dessa
desvantagem.

Algo  extraordinário  percebemos
nessa  dimensão  do  pensamento  de
Florestan  Fernandes.  Suas
considerações  sobre  revolução,
partido  revolucionário  e  a
discussão  sobre
legalidade/ilegalidade
certamente  o  colocava  na
contracorrente  do  pensamento



acadêmico  e  mesmo  do  pensamento
de  amplos  setores  da  esquerda
brasileira.  Ele  realiza  uma
reflexão  sobre  partido
revolucionário  e  revolução
proletária,  no  momento  em  que  a
principal  discussão  encontrava-
se sobre o início do Partido dos
Trabalhadores,  que  tinha  como
visão  hegemônica  a  crítica  de
que  a  concepção  de  partido
leninista  era  burocrática  e
autoritária.  Fernandes,  pelo
contrário,  remete  sua  análise
para a necessidade de construção
desse  partido.  Desta  maneira,  o
sociólogo  localizava-se,  no
plano  teórico,  no  universo
daqueles  setores  da  esquerda
marxista  que  voltavam  à  cena  e
mantinham  como  objetivo



principal  a  construção  do
partido  revolucionário,  a
crítica  que  realizavam  ao
aliancismo  dos  partidos
comunistas  e  o  projeto  de
revolução socialista.

 A crítica ao aliancismo político
entre as  classes sociais

 A  transição  política  até  a
vitória  presidencial,  via
Colégio  Eleitoral,  de  Tancredo
Neves,  amalgamou  diversos
setores  empresariais,  as  forças
armadas, os políticos liberais (
estalinistas  e  social-
democratas),  uma  ampla  base  dos
estratos  médios  da  população.  A
Aliança  Democrática,  como
lembrou  Florestan  Fernandes,
empenhava-se  em  conciliar  os



anseios  democráticos  do  povo
brasileiro  com  a  “vocação
liberal-conservadora”.  Ou  seja,
deslocava  para  o  “topo”  os
processos  cruciais  de  decisão
política  e  de  fazer  da
constituição  uma  fachada.  Desta
maneira,  esse  “biombo
parlamentar”  possibilitaria  às
elites  das  classes  dominantes  e
dirigentes “preservar em bloco o
seu  poder  real,  manter  ou
ampliar  o  monopólio  do  poder
político  institucionalizado  e
exercer, por dentro e através de
um  Estado  aparentemente
democrático,  uma  ditadura
mesquinha e covarde” [3].

 Essa hegemonia burguesa procura
se  construir  tendo  como  base  os
anseios  populares,



principalmente a partir do final
da década de 1970, passando pela
vitória  oposicionista  nas
eleições  de  1982  e,
posteriormente, a campanha pelas
Diretas-Já,  que  mobilizou
politicamente  várias  regiões  do
país.  Dentro  da  perspectiva  de
institucionalização política, em
molde  liberal-conservador,
portanto,  ocorreu  a  passagem  de
uma  forma  de  dominação  política
para  outra,  que  levou  em
consideração  a  necessidade  da
“democratização”  de  mecanismos
liberais  para  as  disputas
eleitorais  e,  por  outro  lado,  a
necessidade  de  criar  mecanismos
que  envolvessem  o  conjunto  da
sociedade  nessa  perspectiva,
evitando  assim  espaço  para  o



desenvolvimento  de  uma
perspectiva  classista  contra  o
regime militar de então.

 A  questão  apresentada  por
Fernandes  é  importante  porque
questiona  como  condicionante
político  a  ausência  de
radicalidade  (e  negação)  do
processo  de  transição  política
como  se  desenvolveu  naquele
período. Talvez o melhor exemplo
dessa  situação  relacione-se  ao
Colégio  Eleitoral,  no  qual
disputaram  indiretamente  a
eleição  presidencial  Tancredo
Neves  versus  Paulo  Maluf,  em
1984.  Nessa  situação  parte
significativa da esquerda negou-
se  a  ir  além  dos  limites
impostos  pelos  setores  liberal-
conservadores  e  burgueses,



embora  existindo  um  movimento
social  no  qual  ela  pudesse  se
apoiar.  A  opção  política
significou  não  somente  o  limite
das  forças  sociais  proletárias
que  emergiram  naquele  período,
mas  também  o  rebaixamento  das
forças  políticas  de  esquerda  ao
“realismo  político”:  desde  as
lutas  de  resistência  até  as
amplas  mobilizações  populares  e
operárias.  A  maioria  das
oposições  partidárias  e  civis
(PMDB,  PDT,  PCB,  PCdoB;  OAB,
CNBB,  ABI)  refletiu  sobre  a
impossibilidade  de  ir  adiante,
em  torno  da  bandeira  de  “Só
Diretas”,  ainda  levantada  por
forças  de  esquerda,  depois  da
votação  da  emenda  Dante  de
Oliveira,  em  25  de  abril  de



1984. Nesse sentido dariam razão
às  proposições  daqueles  que
defendiam  um  “governo  de
transição“,  na   figura  de
Tancredo  Neves.  Fernando
Henrique  Cardoso,  por  exemplo,
comparou  tal  transição  política
a uma “guerra de cerco”, na qual
a  “sociedade  civil  cercara  a
fortaleza  do  Poder“,  no  entanto
nenhum  dos  dois  lados  tinha
força para o golpe final.[16]

[1]  Entre  os  quais  citamos  Octávio
Ianni,  Fernando  Henrique  Cardoso,
Francisco Weffortt, Paul Singer…

[2] Entrevista.

[3]  O  Partido  Socialista
Revolucionário  (PSR),  seção
brasileira  da  IV  Internacional,  foi



fundado  em  agosto  de  1939.  Foi  uma
fusão,   em  abril  de  1939,  entre  o
então  Partido  Operário  Leninista
(POL)  e  os  dissidentes  do  Comitê
Regional de São Paulo do PCB uniram-
se  num  Comitê  Pró-Reagrupamento  da
Vanguarda  Revolucionária  do  Brasil.
Diversos  jovens  intelectuais  se
integrariam  ao  PSR:  Plínio  Gomes  de
Mello,  Vítor  de  Azevedo,  José
Stacchini, Patrícia Galvão, Florestan
Fernandes,  Maurício  Tragtenberg,
Leôncio  Martins  Rodrigues,  Luiz
Alberto  Moniz  Bandeira,  Edmundo
Moniz,  Bóris  Fausto  e  Ruy  Fausto.  O
Partido   teve  como  secretário-geral
Hermínio Sacchetta e manteve o jornal
Orientação  Socialista  sob  seu
controle.  Vários  desses  nomes  se
tornaram  intelectuais  e  docentes,  e
produziram  obras  destacadas,
consideradas  como  clássicas   ainda
hoje. Em 1951, antes do III Congresso
da  IV  Internacional,   Sacchetta  e
Stachini  afastaram-se  do  PSR.



Sacchetta  passou  a  entender  que  não
era  possível  defender  a  União
Soviética,  pois  se  tornara   um
“estado  operário  degenerado”  e,  em
1956, da Liga Socialista Independente
(LSI),  que  tinha  como  principal
referência  Rosa  Luxemburgo,  contando
com  a  presença  de  Paul  Singer,
Michael  Löwy,  Maurício  Trangtenberg,
Moniz  Bandeira,  e  os  irmãos  Emir
Sader e Éder Sader.

[4]  Paulo  de  Tarso  Venceslau,
 “Memória:  Florestan  Fernandes”,  

Teoria  e  Debate,  nº  13,
jan./fev./mar. 1991.

[5] Florestan Fernandes,  Depoimento 
sobre   Hermínio   Sacchetta,  in:    
Hermínio Sacchetta,  O caldeirão das
bruxas e outros escritos políticos, 
Campinas:  Pontes/Edunicamp,  1992,  p.
75.

[6] Entrevista de Florestan.



[7]  Bárbara  Freitag  ,   Florestan
Fernandes  por  ele  mesmo,   Estudos
Avançados 10 (26), 1996, p.116.

[8] Florestan Fernandes

[9]  Bárbara  Freitag  ,   Florestan
Fernandes  por  ele  mesmo,   Estudos
Avançados 10 (26), 1996, p.116.

[10]  Karl  Marx,  Contribuição  à
crítica da economia política…

[11] René Dreiffuss,

[12] ESCRITA/ENSAIO Nº8, Florestan: a
pessoa  e  o  político  [entrevista],
1980.

[13] ESCRITA/ENSAIO Nº8, Florestan: a
pessoa  e  o  político  [entrevista],
p.22.

[14]  Florestan  Fernandes,   O  que  é
revolução,   São  Paulo:  Brasiliense,
1981, p.100-01.



[15]  Florestan  Fernandes,   O  que  é
revolução, p.102.

[16] Fernando Henrique,  Folha de São
Paulo, 11/ago/1985, p.5.

 

Bibliografia consultada

CHAVES, Adriana J.F. Florestan Fernandes:
um sociólogo pensando a educação. Idéias
educacionais  de  Florestan  Fernandes  –
Década  de  1940-1960.  São  Paulo:
Pontifícia Universidade Católica, 1997.
Tese de doutorado. (mimeo).

COHN,  Gabriel.  Padrões  e  dilemas:  o
pensamento  de  Florestan  Fernandes.  In:
MORAES, Reginaldo. In: ANTUNES, Ricardo e
FERRANTE,  Vera  B.  (org.).  Inteligência
brasileira. São Paulo: Brasiliense, 1986.

DREIFUSS, René Armand. 1964. a conquista
do Estado. Ação política, poder e golpe
de classe. Petrópolis: Vozes, 1981.



ESCRITA/ENSAIO Nº8, Florestan: a pessoa e
o político [entrevista], 1980.

FERNANDES,  Florestan.  A  questão  da
ditadura . São Paulo: T.A Queiroz Editor.
1982.

FERNANDES, Florestan. A sociologia numa
era de revolução social . 2ed. Rio de
Janeiro: Zahar, 1976. [1ed. 1962].

FERNANDES, Florestan. O que é revolução.
São Paulo: Brasiliense, 1981.

FERNANDES,  Florestan.  Que  tipo  de
república? São Paulo: Brasiliense, 1986.

FERNANDES, Florestan. Revolução burguesa
no  Brasil.  Ensaio  de  Interpretação
Sociológica. São Paulo: Zahar Editores,
1975

FOLHA DE S. PAULO, 11/ago./1985.

IANNI,  O.  Florestan  Fernandes  e  a
formação  da  sociologia  brasileira.  In:
Octavio  Ianni  (org.).  Florestan
Fernandes.  São  Paulo:  Ática,  1986.



p.7-45.  (Sociologia).

RIDENTI, Marcelo Siqueira. O fantasma da
revolução brasileira. São Paulo: Editora
UNESP, 1993.

SILVA, Luiz Fernando. Pensamento social
brasileiro.  O  marxismo  acadêmico  entre
1960  e  1980.  São  Paulo:  Corações  e
Mentes,  2004.


