
Imperialismo,
ideologia  e
hegemonia cultural

Verificamos que a Unesco, até
a década de 1960, elaborou em
seu  programa  de  atuação  a
defesa  da  “liberdade  de
comunicação”,  do  direito  de
minorias  étnicas,  religiosas
e  linguísticas,  além  de
desenvolver  enunciados  sobre
as salvaguardas do patrimônio
cultural, natural e material
.

Nos documentos da Unesco do

https://marxismodebateecritica.org/imperialismo-ideologia-e-hegemonia-cultural/
https://marxismodebateecritica.org/imperialismo-ideologia-e-hegemonia-cultural/
https://marxismodebateecritica.org/imperialismo-ideologia-e-hegemonia-cultural/


período,  apresenta-se  a
esfera  política  ideológica,
como também ocorre em outras
instituições  transnacionais,
como  o  Banco  Mundial.
Estabelece-se  um  confronto
implícito  com  os  países  do
Leste  Europeu,  do  “Bloco
Socialista”.  A  defesa  da
“liberdade  de  informação”,
dos “direitos das minorias” e
do  acesso  universal  à
educação manteve “dois pesos
e  duas  medidas”,
ocasionalmente  como  uma
“guerra  ideológica  e
cultural”  contra  os  países
chamados  “comunistas”  e
funcionando  como  plataforma



programática  da  “democracia
ocidental”  para  divulgação
das  mazelas  ditatoriais
nesses  países  contra  os
direitos  humanos.  Nesse
sentido, a Unesco atua como
um  instrumento  contraditório
e eficaz do imperialismo, em
sua dimensão cultural, já que
as atrocidades ocorridas nos
países  imperialistas,  os
golpes políticos e ditaduras
militares  reforçadas  pelos
Estados-membros  na  América
Latina,  bem  como  as
desigualdades  sociais
decorrentes  do  próprio
sistema econômico, nunca teve
centralidade nas campanhas da



Instituição.

Na  década  de  1960,
intensificou-se  o  avanço
político,  não  apenas
decorrente  da  Guerra  Fria,
mas também dos processos de
independência  ocorridos  em
países africanos e asiáticos,
além  das  manifestações  por
direitos civis nos EUA, como
mobilizações de estudantes e
operários na Europa ( maio de
1968 é emblemático) e países
latino-americanos,  e  as
situações  revolucionárias
abertas na América Latina.



O  quadro  internacional,
especialmente  o  latino-
americano,  pode  ser
caracterizado  como  uma
situação  pré-revolucionária
aberta,  com  ritmos,
intensidades  e  formas
políticas  que  se  manifestam
nos  países  chamados
“periféricos”  e  também  nos
centros  imperialistas.
Intensifica-se,  ao  final  da
década de 1960, uma diretriz
nitidamente  anti-
imperialista.

A  crise  política
internacional  expressa-se  na



crise ideológica presente nas
formulações  das  teorias  de
desenvolvimento  vigentes
desde  o  final  da  Segunda
Guerra  Mundial.  Segundo
Mattelart,  a  proposta  de
modernização  pelas  agências
imperialistas  equivale  à
“ocidentalização”,  “uma
versão  requintada  dos
programas  etnocêntricos  de
assimilação  cultural”.  Essa
perspectiva  demonstrava  a
falência  da  crença  em  um
progresso linear e infinito,
com  paliativos  sucessivos
oferecidos  aos  povos:  “a
única  saída  para  o  dito
subdesenvolvimento  é



percorrer,  uma  a  uma,  as
etapas  pelas  quais
atravessaram  os  grandes
países  ditos  desenvolvidos.
De acordo com essa crença, a
inovação  social  deve  se
dirigir  do  centro  para  as
periferias.”.  Nesse  sentido,
não  teria  lugar  para  as
culturas  locais,  cuja
capacidade  de  inovação  era
contestada.  “Estigmatizadas
como  tradicionais,  elas  são
consideradas  pela  engenharia
social como um obstáculo no
curso da modernidade segundo
o padrão estadunidense”.



Para  nossos  objetivos,
interessa-nos  a  questão  de
fundo para a política externa
estadunidense.  A  derrota
sofrida na Guerra do Vietnã
(1964-1975)  constituiu,  na
opinião  pública
internacional,  um  grande
repúdio  ao  belicismo
estadunidense.  Por  outro
lado,  abriu-se  um  momento
particular  da  crise
capitalista  internacional,
que  teve  como  sintoma
imediato a chamada crise do
petróleo  e  a  quebra  da
paridade  dólar/ouro.  Esse
quadro afetou os republicanos
e o então presidente Richard



Nixon.  Além  disso,  a
hegemonia do comércio externo
estadunidense  era
questionada, desde o final da
década  de  1960,  por  grupos
econômicos  alemães  e
japoneses.  Esse  contexto
levou  Nixon  a  restabelecer
relações  comerciais  com  a
China, em 1972. De qualquer
forma, tal quadro político e
econômico,  agravado  com  o
Escândalo  de  Watergate,  que
levou à renúncia de Nixon e à
posse  de  seu  vice,  Gerald
Ford, possibilitou o retorno
dos democratas ao governo com
a  vitória  de  Jimmy  Carter
(1976-1980).



O  imperialismo  estadunidense
primeiro recuperou sua imagem
internacional  e,
internamente,  recompôs  a
legitimidade  institucional
abalada  com  a  Guerra  do
Vietnã  e  o  Escândalo  de
Watergate.  A  prioridade  da
política externa passou então
a  se  definir  pela  política
dos  direitos  humanos,  cuja
principal  característica  foi
a pressão internacional sobre
os  governos  ditatoriais
latino-americanos,  mudando  o
estabelecimento  de  normas  e
instituições  democráticas-
liberais,  além  da  pressão
contra práticas de tortura e



prisões políticas. No governo
Carter,  foram  congelados  o
fornecimento  de  armamento
para  a  região,  como  na
Guatemala, Nicarágua, Chile e
Argentina,  e  realizou  o
Tratado  Carter-Carrijos
(agosto  de  1977),  que
garantiu o retorno do Canal
do Panamá para o país em 1999
.

Nos  EUA,  desenvolvia-se,
paralelamente,  um  período
recessivo  na  economia,  com
falências de empresas e mais
de  12  milhões  de
desempregados.



O  discurso  democrático,
desenvolvido  no  país  dentro
da ótica das camadas sociais
médias e de seu núcleo duro
(intelligentsia), expandiu-se
internacionalmente  a  partir
de alguns polos na década de
1970.  A  política  de  Jimmy
Carter  sobre  os  direitos
humanos  desdobrados  como
principal  elemento  das
pressões  internacionais  e
referência  contra  as
ditaduras militares, como nos
países  latino-americanos,
além das críticas aos países
do Leste Europeu. Outra ponta
desse  polo  localizada-se  na
social-democracia  europeia,



especialmente a alemã.

A  constituição  da  Comissão
Trilateral  em  1973,
coordenada  por  David
Rockefeller, então presidente
do  Chase  Manhattan  Bank,
expressou a investida norte-
americana  no  sentido  de
renovar a velha ideologia do
“mundo  ocidental  livre”  (da
Doutrina Truman). A comissão
incluiu  os  principais
empresários,  banqueiros  e
políticos  dos  EUA,  Europa
Ocidental e Japão. O objetivo
era  traçar  uma  estratégia
político-econômica comum para



os três imperialismos: “Entre
os  membros  norte-americanos
encontram-se sete presidentes
dos  principais  bancos  do
país,  os  presidentes  da
General  Motors,  US  Steel,
ITT,  IBM,  etc.  mais  e
assombroso  não  é  um  enorme
poder econômico e financeiro
da Comissão, mas sim no fato
de que a grande maioria dos
que  ocupam  cargos-chave  na
administração  Carter  são,
também, por sua vez, membros
da  Comissão  Trilateral
significativos.  O  próprio
presidente Carter foi desde o
início, o mesmo coincidiu com
Brzezinski, o vice-presidente



Mondale,  o  secretário  de
Estado Cyrus Vance…”.

Diversidade  cultural  e
políticas culturais

Voltemos aos dois documentos
que  são  base  principal  de
nossa  análise,  Declaração
universal sobre a diversidade
cultural  (2001)  e  Convenção
sobre a proteção e promoção
das  expressões  culturais
(2005).  Com  esses  materiais
vamos ressaltar as principais
mudanças  conceituais
ocorridas,  como  também
articula ao período mundial.
Eles expressam e sintetizam o



longo  debate
ocorrido/canalizado  pela
UNESCO  no  sentido  de
normatização, oficialização e
dilatação conceitual.

Na Declaração… a diversidade
cultural  é  apresentada  como
valor  necessário  para  o
gênero  humano  quanto  a
diversidade biológica para a
natureza,  sendo  que  aquela
“deve  ser  reconhecida  e
consolidada em benefício das
gerações  presentes  e
futuras”.  O direito à livre
participação na vida cultural
da comunidade, “de gozar das
artes e de aproveitar-se dos



progressos científicos e dos
benefícios  que  deles
resultam”.  Destaca  a
diversidade  como  patrimônio
comum  da  humanidade;  o
pluralismo  cultural
apresenta-se como dimensão de
reconhecimento  da
diversidade,  visto  que  
compreende   respostas
políticas que possibilitam “a
inclusão e a participação de
todos os cidadãos,  garantem
a coesão social, a vitalidade
da sociedade civil e a paz”
(art.  2).  Seria  fonte  de
desenvolvimento  porque,  de
acordo  com  art.3,  entendido
não somente como crescimento



econômico, mas também meio de
acesso  à  existência
intelectual, afetiva, moral e
espiritual satisfatória.

No documento destaca-se pela
primeira  vez  uma  formulação
da Unesco a questão dos bens
e  serviços  culturais,  esses
pensados  como  mercadorias
distintas de outras (art.8),
“uma  vez  que  seriam
portadoras  de  identidade,
valores  e  sentido”.  As
políticas  culturais  visariam
assegurar “a livre circulação
das  ideias  e  das  obras”,
criar  condições  propícias
para  “a produção e a difusão



de bens e serviços culturais
diversificados,  por  meio  de
indústrias  culturais  que
disponham  de  meios  para
desenvolver-se  nos  planos
local  e  mundial”  (art.9).
Especialmente nos países “em
desenvolvimento” e países “em
transição”  (ou  seja,  países
semicoloniais,  dependentes  e
subordinados  ao
imperialismo),  as  indústrias
culturais que fossem viáveis
e  competitivas  seriam
estimuladas,  com  o  objetivo
de  enfrentarem  os
“desequilíbrios”  “no fluxo e
no  intercâmbio  de  bens
culturais” (art.10).



Para garantir “a preservação
e  promoção  da  diversidade
cultural”,  conviria
“fortalecer  a  função
primordial  das  políticas
públicas, em parceria com o
setor privado e a sociedade
civil” (art.11).

A  Organização  seria
responsável  por   incorporar
tais  princípios  nas
estratégias   das  entidades
intergovernamentais,  como
também  ser  instância  de
referência  e  articulação
entre  os  Estados,  os
organismos  internacionais
governamentais  e  não-



governamentais,  a  sociedade
civil e o setor privado, para
elaboração  conceitual,
objetivos  e  políticas  para
diversidade cultural…

A Declaração… circunscreve a
discussão sobre  diversidade
cultural  à  esfera  de
circulação  de  mercadorias;
nesse  sentido  recomenda  o
estímulo  às  indústrias
culturais. Por sua vez, são
destacadas  “parcerias” entre
os setores públicos, privado
e sociedade civil, não mais
considerando  o  papel
exclusivo  do  Estado  na
constituição  e



desenvolvimento das políticas
culturais.

Como  Plano  de  Ação  para
aplicação  da  Declaração
estabelece  uma  série  de
objetivos  que  percorriam
desde  a  intensificação  do
debate  internacional,
definição  de  normas,
princípios  e  práticas,  em  
âmbito  nacional  e
internacional,  para
salvaguardar  e  fomentar  a
diversidade  linguística,  
conscientização  dos  valores
positivos  da  diversidade
cultural…



A  Convenção…  anuncia  a
preocupação  de  “proteger  e
promover  a  diversidade  das
expressões  culturais”  e  de
“integrar  a  cultura  como
elemento  estratégico  nas
políticas  nacionais  e
internacionais  de
desenvolvimento”,  como
proteção  contra  a
liberalização  comercial  que
levasse  a  “desequilíbrios
entre países ricos e países
pobres”.  Desta  forma
reafirmava o direito soberano
dos Estados de “implantar as
políticas e medidas que eles
julgarem  apropriados  para  a
proteção  e  a  promoção  da



diversidade  das  expressões
culturais em seu território”.

Em 2004 ocorreu a elaboração
da  Agenda  21  da  Cultura
assinada  em  Barcelona,
segundo a qual: “Os governos
locais  reconhecem  que  os
direitos  culturais  fazem
parte  indissociável  dos
direitos humanos e tomam como
referência  básica  a
Declaração  Universal  dos
Direitos  Humanos  (1948),  o
Pacto  Internacional  Relativo
aos  Direitos  Econômicos,
Sociais e Culturais (1966) e
a  Declaração  Universal  da
UNESCO  sobre  a  Diversidade



Cultural  (2001).  Nesse
sentido,  ratifica-se  que  a
liberdade  cultural  dos
indivíduos e das comunidades
é  condição  essencial  da
democracia.  Nenhuma  pessoa
pode  invocar  a  diversidade
cultural para atentar contra
os  direitos  humanos
garantidos  pelo  direito
internacional  nem  para
limitar  o  seu  alcance”
(Agenda  21  para  Cultura,
2004: Item 3)  [In: ALVES,
Caleb Faria, 2006, p.231]

Concluindo

As  interpretações  que



apresentamos,  em  linhas
gerais,  nos  aproximam  do
papel  ideológico
imperialista. O fenômeno aqui
em discussão, penso que nos
limita  a  angulação  do
problema,  ao  menos  em  dois
sentidos.  Fetichizam
conceitos  como  diversidade
cultural, multiculturalismo e
identidades  culturais  como
respostas  para  os  problemas
da  desigualdade  social  e
cultural  no  mundo,  como
também respostas propositivas
para   as  tensões,  guerras,
conflitos  e  desigualdades
entre povos. Por outro lado,
consideram  as  agências



multilaterais, ao exemplo da
UNESCO  e  por  extensão  o
Sistema  das  Nações  Unidas,
como  agências  de  arbitragem
que  acompanham  graus  de
neutralidade;  dessa  maneira,
semelhante  aos  Estados
nacionais,  como  considerados
neutros  ou  em  possíveis
disputas.  As  políticas
culturais  seriam  mais
expressões  de  interesses
humanistas.

As iniciativas da Unesco não
se  limitaram  a  estabelecer
padrões  regulatórios  e
jurídicos  para  a  circulação
da  produção  de  bens



simbólicos,  resguardando  as
especificidades  culturais
locais.  Se  essa  é  uma
dimensão  presente  nas
recentes  formulações  da
entidade,  a  dimensão
articuladora  das  novas
pretensões condiz com o ativo
papel ideológico-cultural que
a  Organização  exerce  em
tempos  de  crise  crônica  do
Capital, com especial ênfase
no  período  posterior  aos
levantes  populares  que
colapsaram o Bloco Soviético
no Leste Europeu.   

No plano cultural houve uma
relação entre imperialismo e



bens culturais e de serviços
que  circulavam
internacionalmente  com
inteira  hegemonia  mercantil
estadunidense. A massificação
cultural,  em  termos  de
hábitos, costumes, valores e
modos de vida, ocorreria com
a “americanização” do mundo,
no  qual  as  mercadorias
culturais  (“bens
simbólicos”),  em  especial  a
indústria  fonográfica  e  o
cinema  hollywoodiano,  teriam
papel destacado.  A reflexão
frankfurtiana  sobre  a
indústria cultural, na década
de  1940,  iniciava   tal
análise  sobre  a  sociedade



estadunidense.  Acompanhando
essa  trilha  de  análise,  as
reflexões  teóricas  de
Matellart  expõem  como  o
enfoque  de  diversos  países
europeus, na década de 1970,
em  especial  França,
Inglaterra, Japão e Alemanha,
passaram  a  questionar  a
liberação  cultural
internacional,  fosse  na
perspectiva  de  minar  a
produção  artístico-cultural
nacionais  e,  como
desdobramento,  o
arrefecimento  do  que  seriam
as  referências  identitárias
nacionais.



É possível verificarmos como
a  ideologia  presente  nas
formulações e ações da UNESCO
tem grande força material, se
considerarmos como ela pauta
um  sentido  de  explicação  e
orientação  de  comportamentos
para  uma  parcela
significativa  da  população,
especialmente a juventude. A
articulação  da  instituição
com  Organizações  Não
Governamentais  (ONGs),
ministérios  da  cultura  e
redes empresariais, inclusive
meios  de  comunicação
empresariais,  possibilitaram
exercer  internacionalmente
uma  influência  ideológica



acentuada  em  “mentes  e
corações”.

Hegemonia é essencialmente um
conceito  político.  Por
constituir  distintos  e
antagônicos  interesses,
ideais, princípios, modos de
viver e visões de mundo, a
hegemonia  se  expressa  no
plano  da  linguagem  e  do
pensamento por meio de lemas,
palavras  de  ordem,  temas,
controvérsias,  explicações
sobre o passado e o presente
e  reinterpretações  da
história.  Comopráxis  em
processo, a hegemonia altera-
se todas as vezes em que as



condições  históricas  se
transformam.   A  ideia  de
hegemonia  sugere  que  uma
determinada  classe  domine  e
subordine  significados,
valores  e  crenças  a  outras
classes.  Nesse  sentido,  a
linguagem  tem  relevância  na
produção  e  reprodução  da
hegemonia  burguesa  na
sociedade: “a sociedade não é
apenas  a  casca  morta  que
limita a realização social e
individual.  É  sempre  também
um  processo  constitutivo
[social – LFS) com pressões
muito  poderosas,  que  são
internalizadas  e  se  tornam



vontades  individuais.”[1]

(Williams,1979:91).

Nesse  campo  considera-se  o
desenvolvimento  de  uma  nova
hegemonia,desenvolvem-se  as
bases  orgânicas  nas  classes
subalternas.  Uma  hegemonia
viva é sempre um processo. É
um  complexo  vivido  de
experiências,  relações  e
atividades  com  pressões  e
limites  específicos  e
mutáveis. Ela não existe de
maneira estática na forma de
dominação;  exige
continuadamente ser renovada,
recriada,  defendida  e
alterada. “A proeminência de



alternativas  políticas  e
culturais,  e  de  inúmeras
formas de oposição e de luta,
é importante não apenas em si
mesma,  mas  como  traço
indicativo do que um processo
hegemônico  deve  operar  e
controlar  na  prática.  Uma
hegemonia  estática,  do  tipo
indicado  pelas  totalizações
abstratas  da  “ideologia
dominante”  ou  da  ‘visão  de
mundo’, pode isolar e ignorar
essas  alternativas  e
oposições,  mas  apenas  na
medida  em  que  haja  funções
hegemônicas  capazes  de
controlá-las,  transformá-las
ou  até  incorporá-las.  Pelo



contrário, no processo ativo,
a hegemonia deve ser  vista
como  mais  do  que  simples
transmissão de uma dominação
imutável.  Todo  processo
hegemônico  precisa  ser
especialmente atento e capaz
de responder às alternativas
e oposições que questionam e
desafiam  sua  dominação.  A
realidade  do  processo
cultural  deve  ser  sempre
capaz de incluir esforços e
as  contribuições  daqueles
que, de um modo ou de outro,
estão fora ou na margem dos
termos  da  hegemonia

específica”[2].



[1]    WILLIAMS,  Raymond.  Marxismo  y
literatura.  1979,  p.91.

[2]   Id. op. p.112-3. 


