
Linguagem, signo e
classes sociais
A  linguagem,  sistema  de  signos
sociais,  constitui-se  como  meio
de  comunicação  e   mediação
central  na  articulação  (dos
signos) para o pensamento. Nesse
sentido, encontra-se na dinâmica
 fundamental  para  a  formação  da
consciência  (humana,
certamente). As relações sociais
são a gênese inicial do processo
de desenvolvimento da linguagem.
Desde  seu  início,   a  linguagem
desenvolve-se  imbricada  nas

 contradições  materiais  e
 ideologias  (valores,

justificativas  e  explicações)
sobre  a  vida  material,
originadas  historicamente  nas

https://marxismodebateecritica.org/linguagem-signo-e-classes-sociais/
https://marxismodebateecritica.org/linguagem-signo-e-classes-sociais/


relações  sociais  –   ações
 humanas   que se estruturam em
  padrões  predominantes  de

comportamentos  sociais  no
sentido de produzir e reproduzir
os  grupos  humanos,  as  classes
sociais  e,  enfim,  as  sociedades
(e os modos de produção).

Para  Bakhtin[1],  o  signo  é
determinado  por  sua  natureza
social  e  marcado
ideologicamente:  “Tudo  o  que  é
ideológico  é  um  signo.  Sem
signos não existe ideologia”[2].
Como produto ideológico, temos o
conhecimento  científico,  a
literatura, a religião, a moral…
Imbricado  (misturado)  na
materialidade  tecnológica
(física)  dos  instrumentos  e  nos
objetos  imediatos  de   consumo



para  a  sobrevivência  humana
 encontra-se   um  universo

particular:  “o  universo  dos
signos”.  Um  corpo  físico  vale
por si próprio, não significando
além de sua própria natureza. No
entanto, o “corpo físico” também
é  percebido como signo, pois ao
se converter em representação  o
objeto  físico,  sem  deixar  de
fazer  parte  da  realidade
material,  passa  a  refletir  e  a
refratar,  em  certa  medida,  uma
outra realidade.

“Todo  instrumento  de  produção  pode,
da  mesma  forma,  revestir-se  de  um
sentido  ideológico:  os  instrumentos
utilizados  pelo  homem  pré-histórico
eram  revestidos  de  representações
simbólicas  e  de  ornamentos,  isto  é,
de  signos.  Nem  por  isso  o



instrumento,  assim  tratado,  torna-se
ele próprio um signo”[3].

O  signo  não  apenas  reflete,  mas
também  é  um  fragmento  material
da  realidade,  pois  retém  uma
dimensão  material  –  som,  massa
física,  cor,  movimento  do  corpo
etc.  Por  isso,  a  realidade  do
signo  é  objetiva;  ele  é  uma
característica  do  mundo
exterior. O signo e seus efeitos
–  as  ações  e  novos  signos
gerados  no  meio  social  –
aparecem  na  experiência
exterior.  No  entanto,  como  bem
diz  Bakthin,  não  é  a  própria
realidade.

“A  consciência  adquire  forma  e
existência nos signos criados por um
grupo  organizado  no  curso  de  suas
relações  sociais.  Os  signos  são  o



alimento  da  consciência  individual,
uma matéria de seu desenvolvimento, e
ela reflete sua lógica e suas leis. A
lógica  da  consciência  é  a  lógica  da
comunicação  ideológica,  da  interação
semiótica  de  um  grupo  social.  Se
privarmos  a  consciência  de  seu
conteúdo semiótico e ideológico, não
sobra  nada.  A  imagem,  a  palavra,  o
gesto  significativo…  fora  desse
material,  há  apenas  o  simples  ato
fisiológico,  não  esclarecido  pela
consciência,  desprovido  do  sentido
que os sinais lhe conferem”[4]

Comunicação  e  contradições
sociais

Por  meio  da  comunicação  verbal,
que  é  inseparável  de  outras
formas  de  comunicação,  as
pessoas  refletem  e  refratam
conflitos  e  contradições



sociais.  A  realidade  social,
refletida  no  signo,  não  apenas
nele  se  reflete,  mas  também  se
refrata.  O  que  determina  essa
refração  do  ser  social  no  signo
ideológico?  O  confronto  de
interesses  sociais  nos  limites
de  uma  só  e  mesma  “comunidade
semiótica”, ou seja, uma luta de
classes.  As  classes  sociais
servem-se  de  um  mesmo  código  de
comunicação,  “de  uma  só  e  mesma
língua”  (comunidade  semiótica),
de  maneira  que  em  todo  signo
confrontam-se  índices  de  valor
contraditórios. Sendo assim:

“O signo se torna uma arena onde se
desenvolve uma luta de classes. Esta
plurivalência  social  do  signo
ideológico  é  um  traço  de  maior
importância.  Na  verdade,  é  este



cruzamento  de  índices  de  valor  que
torna o sinal vivo e móvel, capaz de
evoluir.  O  signo,  se  subtraído  às
tensões  da  luta  social,  se  posto  à
margem  da  luta  de  classes,  irá
infalivelmente  debilitar-se,
degenerar  em  alegoria,  tornar-se-á
objeto de estudos dos filólogos e não
será  mais  um  instrumento  racional  e
vivo para uma sociedade. A memória da
história  da  humanidade  está  repleta
de  signos  ideológicos  defuntos,
incapazes  de  constituir  uma  arena
para o confronto dos valores sociais
vivos.”[5]



Aquilo  mesmo  que  torna  o  signo
ideológico  vivo  e  sonoro  faz
dele  um  instrumento  de  refração
e de deformação do ser social. A
classe  dominante  tende  a
conferir  ao  signo  ideológico  um
caráter  intangível  e  acima  das
diferenças  de  classe,  a  fim  de
abafar  ou  ocultar  a  luta  dos
índices  sociais  de  valor  que  aí
se  travam,  tornando  o  signo
monovalente.



Como  verificamos  anteriormente,
para  Bakhtin  a  linguagem  é
consciência prática e, como tal,
encontra-se  saturada  por  toda
atividade  social,  inclusive  a
atividade produtiva. A linguagem
é  a  articulação  dessa
experiência  ativa  e  em
transformação;  uma  presença
social  e  dinâmica  no  mundo.
Bakhtin  trabalhou  com  as
posições  da  consciência  como
social,  mas  que  deveria  ser
compreendida  em  um  processo
dialético,  uma  vez  que  ela,  em
termos  práticos,  opera  na
transformação dos seres humanos.
Nesse sentido, a consciência não
deriva diretamente da natureza.

A  palavra  como  signo  da
comunicação



Bakhtin  compreende  a  palavra
como  signo  da  comunicação.
Considera  a  palavra  como
ideológica:  “a  palavra  é  o  modo
mais  puro  e  sensível  de  relação
social”.  É  o  lugar  privilegiado
para  a  manifestação  da
ideologia. Como signo ideológico
por  excelência,  a  palavra
retrata  as  diferentes  formas
sociais  de  significar  a
realidade,  de  acordo  com  as
vozes e pontos de vista daqueles
que a empregam.

O  caráter  histórico  e  social  da
palavra,  como  um  campo  de
expressão  das  relações  e  das
lutas  sociais,  ao  mesmo  tempo
sofre os efeitos da luta e serve
de  instrumento  e  de  material
para  a  sua  comunicação.  Bakhtin



compreende  a  representatividade
da  palavra  como  características
ideológicas,  mas  também  a
considera  como  “um  signo
neutro”,  pois  os  demais  signos
são  específicos,  relativos  a
campos  particulares  da  criação
ideológica  e  que  não  são
aplicáveis  a  outros  domínios.  A
palavra,  ao  contrário,  sendo
neutra  em  relação  a  qualquer
função  específica,  pode
preencher  qualquer  função
ideológica,  seja  estética,
científica,  moral  ou  religiosa.
Mas nenhum signo é completamente
substituído  pela  palavra,  ou
seja,  pode  ser  expresso  por
palavras:  uma  composição
musical, uma produção teatral ou
cinematográfica,  uma



representação  pictórica,  um
ritual  religioso  ou  um  simples
gesto  humano.  De  qualquer
maneira,  mesmo  não  sendo
substituídos  por  palavras,  os
signos,  ao  mesmo  tempo,  se
apoiam  nas  palavras  e  são
acompanhados por elas.

A  palavra,  ainda  em  suas
propriedades,  encontra-se
presente  em  todos  os  atos  de
compreensão  e  em  todos  os  atos
de  interpretação.  Portanto,
incide  diretamente  no  processo
de  consciência:  “torna-se  parte
da  unidade  da  consciência,
verbalmente  contida”.  Por  isso,
a  palavra,  de  acordo  com  o
autor, situa-se como “o primeiro
meio da consciência individual”.
Embora  resulte  do  “consenso



entre  os  indivíduos”  –  no
sentido  da  “comunidade
semiótica”  –,  a  palavra  é
produzida  pelos  próprios  meios
do organismo individual, o que a
torna material semiótico da vida
interior,  da  consciência
(discurso interior).

Essa  condição  excepcional  da
palavra  como  instrumento  da
consciência  permite  que  ela  se
expresse  como  fundamental  nos
processos  de  compreensão  de
todos  os  aspectos  ideológicos,
não  podendo  ocorrer  tal
entendimento sem a existência do
discurso  interior.  As
manifestações  da  criação
ideológica – todos os signos não
verbais – baniram-se no discurso
e  não  podem  ser  isoladas  ou



totalmente separadas delas.

Linguagem,  pensamento  e
hegemonia

Em cada época, os grupos sociais
têm  seu  repertório  e  formas  de
discurso  específicos  que  estão
imbricados  nas  relações  sociais
de  produção  e  na  estrutura
sociopolítica.  Dessa  maneira,
nas  relações  sociais  a  palavra
torna-se  “a  arena  onde  se
confrontam  os  valores  sociais
contraditórios”  [6].  Os
conflitos  na  língua  refletem  os
conflitos  entre  os  indivíduos,
grupos  e  classes  no  interior  do
sistema,  que  por  sua  vez
encontra-se  hegemonizado  por
valores sociais dominantes sobre
propriedade,  relações  entre



gêneros,  justificativas  para  as
violências  sociais,  enfim  as
formas  que  justificam  a
exploração  e  opressões  nas
relações  sociais.  A  comunicação
verbal,  nesse  sentido,  implica
conflitos, relações de dominação
e  de  resistência,  ou  adaptação,
à posição e utilização da língua
pela  classe  dominante  para
fortalecer seu poder.

Por  essa  razão,  na  linguagem  e
no  pensamento  estratégico,  em
meio  às  relações  de  dominação,
apresenta-se  a  questão  da
hegemonia  de  uma  classe  social
sobre outras.

Williams  considera  a  hegemonia
como  uma  complexa  relação  de
experiências,  relações  e



atividades  que  estão
interiorizadas nos indivíduos.

“É  todo  um  conjunto  de  práticas  e
expectativas,  sobre  a  totalidade  da
vida: nossos sentidos e distribuição
de  energia,  nossa  percepção  de  nós
mesmos e de nosso mundo. É um sistema
vivido  de  significados  e  valores  –
constitutivo e constituidor – que, ao
serem  experimentados  como  práticas,
parecem confirmar ”[7]

Como  práxis  em  processo,  a
hegemonia  se  altera  sempre  que
as  condições  históricas  se
transformam.  A  ideia  de
hegemonia  sugere  que  uma
determinada  classe  domina  e
subordina  significados,  valores
e  implicações  a  outras  classes.
Nesse  sentido,  a  linguagem  tem
relevância  na  produção  e



reprodução  da  hegemonia  na
sociedade:  “a  sociedade  não  é
apenas  a  casca  morta  que  limita
a  realização  social  e
individual.  É  sempre  também  um
processo  constitutivo  com
pressão  muito  poderosa,  que  é
internalizado  e  torna  vontades
individuais.”

Essencialmente,  hegemonia  é  um
conceito  político.  Por
constituir interesses diferentes
e  antagônicos,  ideais,
princípios,  modos  de  viver  e
visões  de  mundo,  a  hegemonia
expressa-se  no  plano  da
linguagem  e  do  pensamento  por
meio  de  lemas,  palavras  de
ordem,  temas,  controvérsias,
explicadas  sobre  o  passado  e  o
presente  e  reinterpretações  da



história.

Para  Williams,  uma  hegemonia
viva é sempre um processo; ela é
apenas  um  sistema  ou  uma
estrutura,  do  ponto  de  vista
analítico.  É  um  complexo  vivido
de  experiências,  relações  e
atividades com pressão e limites
específicos  e  mutáveis.  Ela  não
existe  de  maneira  estática  na
forma  de  dominação;  exige
continuamente ser renovado.

A  proeminência  de  alternativas
políticas  e  culturais,  e  de
inúmeras formas de oposição e de
luta, é importante não apenas em
si  mesma,  mas  como  traço
indicativo  de  que  um  processo
hegemônico  deve  operar  e
controlar  na  prática.  Uma



hegemonia  estática,  do  tipo
indicado  pelas  totalizações
abstratas  da  “ideologia
dominante”  ou  da  “visão  de
mundo”,  pode  isolar  e  ignorar
essas  alternativas  e  oposições,
mas apenas na medida em que haja
funções  hegemônicas  capazes  de
controlá-las,  transformá-las  ou
até  lhes  incorporar.  Pelo
contrário,  no  processo  ativo,  a
hegemonia  deve  ser  vista  como
mais  do  que  simples  transmissão
de  uma  dominação  imutável.  Todo
processo  hegemônico  precisa  ser
especialmente  atento  e  capaz  de
responder  às  alternativas  e
oposições  que  questionam  e
desafiam  sua  dominação.  A
realidade  do  processo  cultural
deve ser sempre capaz de incluir



esforços  e  contribuições
daqueles  que,  de  um  modo  ou  de
outro,  estão  fora  ou  na  margem
dos  termos  da  hegemonia
específica.

[1]  Michail  Bakhtin  (Volochinov),
Marxismo  e  filosofia  da  linguagem,
São Paulo: Hucitec, 1995.

[2] Bakhtin, op.cit., p.31.

[3] Idem, p.32.

[4] Idem, p.36.

[5]  Michail  Bakhtin  (Volochinov),
Marxismo  e  filosofia  da  linguagem,
p. 46.

[6]  Michail  Bakhtin  (Volochinov),
Marxismo  e  filosofia  da  linguagem,
p. 14.



[7]  Raymond  Williams,  Marxismo  e
literatura,  Buenos  Aires:  La
Cuarenta, 2009, p.91.


