
Marxismo e cultura:
a  questão  da
alienação

Marx e Engels não se preocuparam
em  definir  um  conceito  sobre
cultura, evidentemente. O debate
crítico  deles  com  as  principais
correntes  filosóficas,
econômicas  e  políticas  e  mesmo
artísticas  de  sua  época,  no
entanto,  considerava  que  as
ideias  e  formulações  eram
expressões  intelectuais  de
grupos  e  classes  sociais.  É
verdade  que  Marx  e  Engels  nunca
consideraram  as  expressões
teóricas  e  artísticas
simplesmente  condicionadas  às

https://marxismodebateecritica.org/marxismo-e-cultura-a-questao-da-alienacao/
https://marxismodebateecritica.org/marxismo-e-cultura-a-questao-da-alienacao/
https://marxismodebateecritica.org/marxismo-e-cultura-a-questao-da-alienacao/


determinações  das  classes
sociais. Mas principalmente eles
desvelaram  por  trás  dessas
expressões  intelectuais  e
artísticas, os pontos de vista e
interesses  sociais  localizados
na  produção  capitalista  e  na
produção  social  apropriada
privadamente,  por  meio  de
relações  sociais  de  produção
alienadas,  na  forma  de
propriedade privada.

A tradição inaugurada por Marx e
Engels  –  o  materialismo
histórico  organicamente
orientado  pela  dialética  –  traz
em  sua  base  dimensões
importantes  para  a  inauguração
de  uma  nova  interpretação  e
análise sobre o tema cultura que
até  então  tinha  sido  dominado



pela  tradição  idealista.  Essa
base  permitiu  uma  significativa
contribuição  no  debate  ao  longo
do  século  XX  e  na  atualidade,
seja  na  dimensão  estética  ou  na
discussão  sobre  modos  de  vida,
ideologia,  indústria  cultural  e
redes sociais.

O  questionamento  principal  de
Marx  e  Engels  desenvolveu-se
especialmente  contra  as
concepções  idealistas  e  do
materialismo  vulgar.   Ou  seja,
as  concepções  idealistas  e
materialista  vulgar  reificam,
abstraem das relações sociais, a
esfera  estética  da  arte,
literatura  e  pensamento  social.
Em  sentido  semelhante,  na
perspectiva  antropológica,  o
conceito cultura recorre à ideia



de  “modos  de  vida  e  existência”
intrínsecos  (atemporais)  nos
grupos  sociais  e  povos  que
seriam  orientados  e
impulsionados por significados e
valores  morais,  éticos  e
estéticos gerais. Ou seja, o que
em  aparência  seria  orientado
pelo  materialismo,  em  realidade
operava  com  dimensões
idealistas.  Eis  aí  a  principal
crítica  a  Ludwig  Feuerbach
realizada por Marx. O pensamento
idealista  alemão  perpassava  de
maneira  articuladora  por  essas
dimensões  –  cultura  como
expressão  artística  e  como  modo
de  vida  –  ao  compreendê-la  como
domínio  do  espírito  objetivado
nas  instituições  humanas.  Ela
conserva de maneira metaforizada



o  significado  do  século  XVI  e
anteriores  relacionados  ao
cultivo  e  desenvolvimento,
assemelhando-se com civilização.

A  perspectiva  marxista  critica
tal  perspectiva  idealista,  traz
como  base  epistemológica  a
questão  da  práxis,  na  forma  de
atividade  e  trabalho,
articulados  na  relação  entre  os
indivíduos  e  destes  com  a
natureza  e  a  produção  (e
reprodução)  material  e
“espiritual”  da  vida  humana.  O
conceito  de  cultura  associa-se,
portanto,  à  concepção  de  formas
de  consciência  e   existência
societárias,  nos  distintos
períodos  históricos  da
humanidade.



Em  Marx  e  Engels  desenvolveu-se
uma  análise  central  da  relação
do  gênero  humano  com  a  natureza
por  meio  da  atividade  do
trabalho, como também o processo
de  alienação  material  e
psicológica  decorrentes  dessas
relações  de  produção.  Da
atividade  de  transformar  a
natureza,  de  acordo  com  as
necessidades  humanas,
desenvolvem-se  as
potencialidades  humanas  mentais
e  mecânico-corporais,  a
linguagem  (comunicação  e
pensamento),  as  relações  de
cooperação  grupal  (normas  e
regras  de  convívio)  e  as  formas
educacionais, estas com a função
de  transmitir  de  geração  a
geração  as  aquisições  materiais



e  “espirituais”  acumuladas  pelo
grupo  e  que  lhe  permitisse  a
própria  reprodução  social.
Portanto, na formulação original
do  materialismo  histórico,
cultura  refere-se  diretamente  à
própria  materialidade  humana  e
sua  produção  (e  reprodução)
material e simbólica.

Essas  ideias  seminais  estiveram
presentes  em  Marx  e  Engels  em
toda  as  suas  vidas,  em  suas
investigações  e  críticas  à
sociedade  burguesa.  Acima  de
tudo,  acompanharam  seu  ideário
revolucionário  comunista  e  o
papel que tiveram na organização
da Liga Comunista, na Associação
Internacional  dos  Trabalhadores
(I  Internacional)  e  na  fase
inicial da II Internacional.



Manuscritos  econômico-
filosóficos e a alienação

Em  Os  manuscritos  econômico-
filosóficos[1]  (1844)  aparece  a
categoria  alienação, que esteva
presente em Hegel e Feuerbach. O
texto  Os  manuscritos…  era  uma
série  de  esboços  que  giravam  em
torno  de  uma  perspectiva
filosófica  e  econômica,  crítica
e  inovadora.  Somente  foi
publicado  na  União  Soviética  em
1932  pelas  descobertas  de  D.
Riazanov.

Em Marx o  conteúdo da categoria
alienação  ganhava  sentido  a
partir  de  sua  análise  inicial
 do que se tornaria a crítica da
economia  política,  ou  seja,  de
sua  crítica  à  economia  política



clássica,  de  onde  se  destacavam
autores  como  Adam  Smith,  J,  B,
Say  e  David  Ricardo.  Marx
começou  a  localizar  a  alienação
nas    relações  sociais  de
produção.  Também  foi  o  momento
em  que  ele  realizou  suas
reflexões  iniciais  sobre  o
dinheiro  e  o  comunismo,  e
apreende  o  capitalismo  como  
totalidade  (dinâmica,
contraditória  e   em
transformação).  É  interessante
compreender  que  Marx  consegue
apreender  a  relação  fundamental
entre  a  forma  de  trabalho  e
produção  capitalista  com  o
desenvolvimento  de  uma  forma
específica  de  subjetividade  e
percepção  humanas  pautadas  pela
alienação  e  pela  propriedade



privada.

A  alienação,  na  sociedade  de
classes  no  capitalismo,
constitui-se  imbricada  em

 estrutura  econômico-social
particulares e diferenciadas das
sociedades  pré-capitalistas.  A
apropriação privada dos meios de
produção  e  produtos  em
contraposição  à  produção  social
ocorre  por  meio  da  produção
voltada  centralmente  para  o
mercado.  Isso  resulta  em  um
processo no qual a capacidade de
trabalho  torna-se  também
mercadoria  como  as  outras
mercadorias  no  mercado.  Essa
condição  é  geradora  de  uma  das
mais  perversas  condições  que
pesam  sobre  as  condições  da
existência  do  ser  humano,  no



entanto,  condição  essa
imprescindível  na  transformação
revolucionária para o socialismo
e comunismo.

A forma de produção social e de
apropriação  privada  determinam
as  formas  específicas  das
relações  sociais,  além  das
ideologias  e  distintas
expressões do pensamento. A base
material  central  para  o  Capital
encontra-se na produção de valor
de  troca  –  e  mais  valia,
trabalho  não  pago,  aspectos
ainda  pouco  desenvolvido  por
Marx,  em  1844  –  via  trabalho
assalariado e também por meio de
distintas  formas  de  trabalhos
precarizados.  O  que  nos  leva  a
considerar,  no  tempo  presente,
que  as  distintas  formas



precarizadas,  em  especial  as
chamadas “uberizadas”, continuam
a  transferir  rendas  elevadas  de
trabalho  não  pago  para  as
empresas.

Questão  de  fundo  antagônico  e
insolúvel no sistema de produção
e  reprodução  social,  base  das
crises  crônicas  capitalistas,
cada  vez  mais  profundas.  Base
central  de  produção  também  da
alienação.

A  alienação  constitui-se  como
fenômeno  gerado  nas  relações
sociais de produção, tendo como 
base central o trabalho social, 
na  produção  direta,  que  se
reproduz  indiretamente  também
nas  diversas  instituições
sociais  (Estado,  partidos,



família,  escola,  conhecimento,
arte…) e na ideologia do direito
burguês, em sucessivas gerações,
entre  os  indivíduos  e  grupos
sociais  das  distintas  classes
sociais. O problema de tudo isso
é que ela gera também a exclusão
social,  a  miséria.  Portanto,
seus  efeitos  materiais  e
culturais são profundos.

Em  Manuscritos  econômico-
filosóficos (1844), Marx observa
que   o  fenômeno  da  alienação
apresenta-se em todas as classes
sociais,  e  sua  gênese  e

 dinâmica  encontra-se  nas
relações  de  produção,  ou  seja,
nas  relações  entre  as  classes
sociais  fundamentais:  a)  os
trabalhadores  são  separados  dos
seus  meios  de  produção,  que,



juridicamente,  não  lhes
pertencem;  b)  o  que  foi
produzido não lhes pertencem; c)
não  se  identificam  com  seus
companheiros  de  trabalho.  De
outra  maneira,  nesse  processo,
aceita  também  como  natural  as
imposições  do  como  trabalhar,
ritmo e o que deve fazer dentro
do  processo  de  produção.
Psicologicamente,  em  meio  a  sua
estafa  mental  e  física,  o
trabalhador  não  reconhece  no
outro  sua  espécie  humana  (ser
genérico)  nem  se  reconhece
naquilo que é o produto humano e
nem  se  reconhece  na  natureza  –
sente-a  como  não  fazendo  parte
de si.

Esse é um sentimento muito forte
em  grandes  parcelas  dos  



assalariados  da  indústria  e  de
serviços.  O  que  é  interessante
nisso  é  que  hoje  diversos
setores  de  trabalhadores  de
aplicativos, ao exemplo do Uber,
são  contra  os  contratos  em
carteira  de  trabalho,  porque
consideram  que  limitam  suas
liberdades,  além  do  Estado
(burguês) taxá-los com impostos.
Bom,  só  essas  questões
tomaríamos  muitas  páginas  na
discussão,  o  que  não  é  o  caso
nesse  momento,  embora   importe
realizá-la em outra ocasião. Mas
apenas  para  situá-la,  podemos
considerar que tal postura é  a
mais  completa  entronização  da
ideologia  (neo)liberal  em  seu
período  histórico  de  profunda
crise  capitalista.  No  entanto,



as  experiências  com  o  trabalho
assalariado  para  muitos
trabalhadores  significam  a
completa  submissão  às  relações
de  dominação,  opressões  e
exploração. Nesse sentido existe
uma  importante  negação  das
próprias  relações  capitalistas.
No  entanto,  isso  se  desenvolve
reforçando  ainda  mais  a
perspectiva  liberal,  ainda  que
temos  observados  alguns
movimentos  desses  setores  de
trabalhadores  realizando
paralisações,  no  sentido  de
exigirem  das  empresas  de
aplicativos  melhores  condições
de  trabalho  e  proteção  contra
acidentes,  especialmente  em
motos.  Também  se  apresenta  para
esses trabalhadores, o que seria



a  inutilidade  das  inúmeras
taxações  pelo  Estado,  uma  vez
que  o  retorno  de  tais  extrações
não  são  percebidas  como
retornando  para  ele  e  suas
famílias.  Ou  seja,  creches,
escola,  saúde,  moradia  e
segurança.   Além  disso,  uma
quase que completa descrença com
partidos, sindicatos e formas de
organização  coletiva,  uma  vez
que  percebem  essas  formas  de
representação  completamente
distantes  de  seus  problemas
cotidianos.  Nesse  sentido,
percebemos que diversos aspectos
em  termos  de  percepções  e
consciência  sobre  o  mundo  (e  a
vida)  se  aproximam  entre
trabalhadores  “assalariados”  e
“uberizados”.  Embora  a



experiência cotidiana e coletiva
presencial  do  trabalhador
assalariado  (especialmente
industrial  e  dos  setores  mais
precarizados de serviços), com o
“cartão de ponto”, diferencie-se
muito  em  relação  ao  trabalhador
“uberizado”.

Na  sociedade  capitalista,  em
grau  infinitamente  superior  às
formas  de  produção  pré-
capitalistas  anteriores,  uma
subjetividade  própria,
específica,  constituiu-se  nas
relações  de  produção  e  se
manifesta  na  percepção  sensível
do  mundo,  que  é,  em  primeiro
lugar,  uma  estrutura  social
constitutiva  na  prática  das
relações  sociais.  Tal  percepção
é mais que um conjunto de órgãos



contemplativos.  Percebe-se  as
“coisas”,  o  “mundo”,  como  de
alguma maneira sendo propriedade
privada. A propriedade privada é
a  expressão  sensível  da
alienação  ao  trabalhador  (e
indivíduos  em  geral)  em  relação
ao  seu  próprio  corpo;  é  o
deslocamento  de  nossa  plenitude
sensível  em  direção  ao  impulso
único  de  possuir.  Diz  Marx:
“todos  os  sentidos  físicos  e
intelectuais  foram  substituídos
pela  simples  alienação  de  todos
– no sentido de ter. Para dar à
luz  sua  riqueza  interior,  a
natureza  humana  foi  reduzida  à
sua absoluta pobreza”.

“A superação da propriedade privada é
assim a completa emancipação de todos
os sentidos e atributos humanos; mas



é essa emancipação porque os sentidos
e  atributos  tornaram-se  humanos,
tanto subjetiva quanto objetivamente.
O  olho  tornou-se  um  olho  humano,
assim  como  seu  objeto  tornou-se  um
objeto  social  e  humano,  feito  pelo
homem  e  para  o  homem.  Os  sentidos
tornaram-se  assim  teóricos  na  sua
práxis  imediata.  Eles  se  relacionam
com  a  coisa  em  função  dela  mesma  e
com  o  homem,  e  vice-versa.  A
necessidade  e  o  gozo  assim  perderam
sua natureza egoística, e a natureza
perdeu sua mera utilidade, no sentido
de  que  seu  uso  se  tornou  um  uso
humano.”[2]

O  capitalismo  reduz  a  plenitude
corpórea  de  homens  e  mulheres  à
“simplicidade crua e abstrata da
necessidade”, sejam materiais ou
espirituais.  É  uma  percepção
abstrata  porque  quando  a  mera



sobrevivência  material  está  em
jogo,  as  qualidades  sensíveis
dos  objetos  intencionados  por
essas  necessidades  não  são
tematizados  (problematizados,
questionados).  A  sociedade
capitalista  transforma  os
impulsos,  pelos  quais  o  corpo
humano  transcende  suas  próprias
fronteiras,  em  instintos  –
aquelas  exigências  fixas,
monotonamente  repetitivas,  que
encarceram  o  corpo  dentro  de
suas  fronteiras.  Somente  com  a
superação da propriedade privada
os  sentidos  poderão  voltar  a  si
mesmos.  Se  o  comunismo  é
necessário,  é  porque  nós  somos
incapazes  de  sentir,  saborear,
cheirar  e  tocar  tão  plenamente
como poderíamos.



A  subjetividade  dos  sentidos
humanos  é  uma  questão
inteiramente  objetiva,  produto
de  uma  complexa  história
material/social; somente através
da  transformação  histórica
objetiva  que  a  subjetividade
sensível poderá florescer:

“Só  através  do  desenvolvimento
objetivo  da  riqueza  da  natureza
humana  poderá  a  riqueza  da
sensibilidade  subjetiva  humana  –  um
ouvido  musical,  um  olhar  para  a
beleza da forma, em síntese, sentidos
capazes de gratificação humana – ser
cultivada  ou  criada.  Pois  não  só  os
cinco  sentidos,  mas  também  os
chamados  sentidos  espirituais,  os
sentidos  práticos  (vontade,  amor
etc.),  numa  palavra,  o  sentido
humano,  a  humanidade  dos  sentidos  –
tudo  isso  só  vem  a  ser  através  da



existência  de  seus  objetos,  através
da natureza humanizada. O cultivo dos
cinco  sentidos  é  a  obra  de  toda  a
história  anterior.  O  sentido  que  é
prisioneiro  da  necessidade  prática
bruta  tem  só  uma  significação
restrita.  Para  um  homem  faminto  a
forma humana da comida não existe, só
existe  sua  forma  abstrata;  ela  pode
mesmo  estar  presente  em  sua  forma
mais  tosca,  e  seria  difícil  dizer
como essa maneira de comer difere da
dos  animais…  a  sociedade  plenamente
desenvolvida produz o homem em toda a
riqueza  de  seu  ser,  o  homem  rico,
dotado  profunda  e  abundantemente  de
todos os sentidos como sua realidade
constante”[3]

Para  Marx,  a  cultura  na
realidade  tem  apenas  um
progenitor,  o  trabalho  –  o  que
para  ele  equivale  a  dizer,  a



exploração.  A  cultura  da
sociedade de classes capitalista
tende  a  reprimir  esta  verdade
indesejável;  prefere  criar  em
sonhos  para  si  própria  um
progenitor  mais  nobre,  negando
sua  filiação  inferior  e
imaginando  que  surgiu
simplesmente  da  cultura
anterior,  ou  da  imaginação
individual  sem  peias[4].  Porém
Marx se propõe a nos lembrar que
nosso pensamento, como os nossos
sentidos físicos, e nossos modos
de vida, é ele próprio o produto
da  história  com  a  qual  se
confronta.  A  história  –  o  mundo
real  das  conflituosas  relações
sociais–  de  alguma  maneira
sempre  escapa  ao  pensamento  que
busca  abrangê-lo,  e  Marx,  que



como  dialético  enfatiza  a
natureza  dinâmica,  aberta  e
interativa das coisas, detestava
aqueles pretensiosos sistemas de
pensamento que (como o idealismo
hegeliano)  acreditavam  poder  de
alguma  forma  costurar  o  mundo
todo  no  interior  de  seus
conceitos.  É  irônico  que  seu
próprio  trabalho  tenha,  entre
outras  coisas,  dado  à  luz  mais
tarde  exatamente  esta  estéril
construção de sistema.

A  avalanche  maciça  das
capacidades  produtivas  é,  para
Marx,  inseparável  do
desenvolvimento  da  riqueza
humana.  A  divisão  de  trabalho
capitalista traz com ela um alto
refinamento  das  capacidades
individuais,  tanto  quanto  a



economia  capitalista,
desenraizando  todos  os
obstáculos  paroquiais  às  inter-
relações  globais,  cria  as
condições  para  uma  comunidade
internacional.  De  forma
semelhante,  as  tradições
políticas  e  culturais  burguesas
alimentam,  embora  de  forma
parcial e abstrata, os ideais de
liberdade,  igualdade  e  justiça
universais.  Através  do
capitalismo, a individualidade é
enriquecida  e  desenvolvida,
surgem  novos  poderes  criativos,
e  são  criadas  novas  formas  de
interação  social.  Tudo  isto
obtido a um custo terrível:

“Mais  do  que  qualquer  outro  modo  de
produção,  o  capitalismo  desperdiça
vidas humanas, ou o trabalho vivo, e



não  só  carne  e  sangue,  mas  também
nervos  e  cérebros.  É,  de  fato,
somente através do maior desperdício
de  desenvolvimento  individual  que  o
desenvolvimento  da  humanidade  é,  de
alguma  forma,  preservado,  na  época
histórica  imediatamente  precedente  à
da  organização  consciente  da
sociedade”[5].

Tal  liberação  do  potencial  e
dinâmica  é  também  uma  longa  (e
velada) tragédia humana, na qual
a  grande  maioria  dos  homens  e
mulheres  são  condenados  a  uma
vida  de  fadiga  miserável  e
infrutífera.  A  divisão  do
trabalho mutila e nutre ao mesmo
tempo, gerando novas habilidades
e  capacidades  mas  de  uma  forma
parcial (fragmentada).



[1]  Para  a  presente  discussão,
utilizo  o  texto  Manuscritos
econômico-filosóficos  (São  Paulo,
Boitempo, 2004). Trabalho também com
a  edição  on  line  do  portal
Marxist.org – Karl Marx, Manuscritos
económico-filosóficos  –
https://www.marxists.org/portugues/ma
rx/1844/manuscritos/index.htm

[2] Karl Marx, Manuscritos económico-
filosóficos,1844-
https://www.marxists.org/portugues/ma
rx/1844/manuscritos/index.htm

[3] Karl Marx, Manuscritos económico-
filosófico  –
https://www.marxists.org/portugues/ma
rx/1844/manuscritos/index.htm

[4]  Terry  Eagleton,  O  sublime  do
marxismo,  in:  A  ideologia  da
estética,  Rio  de  Janeiro:  Jorge



Zahar, 1993, p.55-77.

[5] Idem.


